
Sự hài hòa giữa Phật giáo và Khoa học
ISSN: 2734-9195   18:02 04/12/2023

Bất chấp niềm tin kiên trì vào khả năng lý trí và khả năng lý luận sáng
suốt của bản thân, chúng ta chỉ mới bắt đầu hiểu chính mình. Ý thức
của con người vẫn là lĩnh vực chưa được khám phá nhất trong các lĩnh
vực khoa học của chúng ta. Một phần ba cuộc đời của chúng ta dành
cho việc ngủ nghỉ, tuy nhiên chúng ta vẫn chưa biết mọi thứ về lý do
tại sao chúng ta mãi mê trong mở mắt chiêm bao hoặc tại sao chúng
ta lại chiêm bao khi ngủ.

Tác giả: Martin J. Verhoeven Việt dịch: Thích Vân Phong

Phật giáo là sự kết hợp của cả khoa học triết học và tư duy. Nó ủng hộ và theo
đuổi phương pháp khoa học đó đến mức cuối cùng có thể được gọi là Duy lý.
Trong đó có câu trả lời cho những câu hỏi đáng quan tâm như: “Tâm linh và vật
chất là gì? Giữa hai thứ tâm và vật cái nào quan trọng hơn? Có phải vũ trụ đang
hướng tới một mục tiêu? Vị trí của con người là gì? Cuộc sống có gì quý không?”
Nó đảm nhận những lĩnh vực mà khoa học không thể dẫn đầu bởi những hạn
chế của các công cụ khoa học. Cuộc chinh phục của nó là tâm trí. – Bertrand
Russell

Ý tưởng về mối quan hệ hỗ tương giữa Phật giáo và Khoa học ngày nay, là
một chủ đề được nghiên cứu nghiêm túc ở phương Tây, mặc dù từ lâu nó đã là
một mốt nhất thời. Trước đây sự phấn khích hiện nay lặp lại một niềm hy vọng,
được thể hiện vào cuối thế kỷ 19 bởi các nhà tư tưởng đã nhìn thấy ở Phật giáo,
sự dung hoà giữa tín ngưỡng tôn giáo và tư tưởng khoa học. Các chi tiết khác
nhau nhưng mô típ vẫn còn.

Sự trỗi dậy mang tính lịch sử bởi sự quan tâm của châu Âu và Hoa Kỳ đối với
các tôn giáo phương Đông, trùng hợp với một trong những giai đoạn chính của
sự phát triển vượt bậc của khoa học hiện đại phương Tây, và sự tương ứng rõ
ràng của tôn giáo chính thống. Đặc biệt, sự trăm hoa đua nở của Phật giáo ở
phương Tây, trong khi được thúc đẩy bởi sự gia tăng di cư và du lịch sang
phương Đông, lại được thúc đẩy bởi niềm khao khát thời hậu Charles Robert
Darwin (1809 -1882) là người cho ra đời Thuyết tiến hóa về niềm tin tôn giáo

Sự hài hòa giữa Phật giáo và Khoa học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hai-hoa-giua-phat-giao-va-khoa-hoc.html



được đặt nền tảng trên chân lý khoa học mới, một nhiệm vụ mà các vị thần cũ
đảm nhận, một nhiệm vụ mà các vị cựu thần dường như đang bối rối. Phật giáo
được nhiều nhà tư tưởng phương Tây – quan sát - và xây dựng - như một truyền
thống tâm linh đầy hấp dẫn lực và kỳ lạ, có thể đoàn tụ các thế giới vật chất và
tinh thần xa lạ. Trong cuốn sách của nhà thần học Harvey Cox có đoạn: “Sự
Chuyển hướng Đông phương” (Turning East) xuất bản năm 1977, coi động thái
này là biểu hiện của một cuộc khủng hoảng tinh thần lớn hơn ở phương Tây, là
kết quả của hai u lao trong cơ chế chính trị làm suy yếu cả Giáo hội và Văn hoá
của chúng ta - sự xói mòn cộng đồng nhân loại và sự suy giảm của trải nghiệm
đích thực.”

Vào đầu thế kỷ 20, niềm đam mê ngày càng tăng với tư tưởng châu Á đã khiến
giới tinh hoa như, nhà tâm lý học và triết học tiên phong người Mỹ, William
James (1842-1910) và trong những thập kỷ tiếp theo là nhà sử học người Anh
nổi tiếng hàng đầu thế kỷ 20, Arnold Joseph Toynbee (1889–1975), nhà Triết
học luật pháp, triết học so sánh, F. S. C. Northrop người Mỹ, F. S. C. Northrop
(1893-1922) và những người khác hình dung ra một nền văn minh thế giới mới
đang nổi lên từ sự hội tụ của Đông và Tây. Pha trộn cách tiếp cận trực quan và
thẩm mỹ của phương Đông với quan điểm lý thuyết và khoa học về phương Tây,
và kết quả có thể cung cấp cơ sở triết học cho sự thống nhất thế giới. Trong khi
tránh những khái quát hoá quá mức như thế, trong bộ sách khoa học và văn
minh nhiều tập ở Trung Hoa (xuất bản 1954-2008), tuy nhiên đã mô tả một
tổng hợp có thể cân bằng một phương thức khoa học mà nhà hóa sinh, nhà sử
học và nhà Hán học người Anh, nổi tiếng với những nghiên cứu khoa học và bài
viết về lịch sử khoa học, công nghệ Trung Quốc, Joseph Needham (1900-1995)
cho là kém phát triển ở châu Á và phát triển quá mức ở phương Tây. Ông Joseph
Needham nói, hãy mang phương pháp khoa học phương Tây đến Châu Á và
quan niệm sinh vật của Châu Á về Tự nhiên đến phương Tây, và phương Đông
có thể trải qua một “Thời kỳ Phục hưng” để đánh thức nó khỏi “những giấc ngủ
thực nghiệm” của mình trong khi phương Tây có thể phục hồi từ cơ chế và sự
thái quá về cơ học và nguyên tử của khoa học hiện đại.

Những dự đoán như thế này dẫn đến xu hướng coi phương Đông là một phương
Đông bí ẩn, kỳ lạ mà qua đó người phương Tây có thể tìm thấy liều thuốc chữa
trị “căn bệnh tâm lý” của mình, mượn một cụm từ mà bác sĩ tâm thần học, nhà
tâm lý học Thụy Sĩ, Carl Gustav Jung (1875-1961) đã phổ biến.

[caption id="attachment_22716" align="aligncenter" width="800"]

Sự hài hòa giữa Phật giáo và Khoa học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hai-hoa-giua-phat-giao-va-khoa-hoc.html



Ảnh minh họa: Internet.[/caption]

Một cách có ý thức và không có ý thức, một nền Phật giáo mới, hiện đại hoá bắt
đầu hình thành, một nền Phật giáo thích ứng với lối suy nghĩ của phương Tây.
Một xu hướng được gọi là phát sinh “Chủ nghĩa Hiện đại hoá Phật giáo”
(Buddhist modernism, 佛教現代主義 ), nhằm mục đích diễn giải lại Phật giáo như
một hệ thống tư tưởng hơn là một tôn giáo. Những người theo Chủ nghĩa Hiện
đại hoá Phật giáo hạ thấp các khía cạnh huyền bí, thần thoại và tâm linh của
tôn giáo để chiếu cố lý tính và tâm lý học. Vũ trụ học truyền thống, niềm tin vào
phép lạ, nghi lễ, lòng sùng kính và những yếu tố khác không thể chấp nhận
được đối với tâm trí hiện đại, đã bị coi là sự phát triển dần lên hoặc sửa đổi
không cần thiết của Phật giáo được tích luỹ trong quá trình phát triển lịch sử lâu
đời của nó. Ban đầu những nhà lãnh đạo của phong trào này chủ yếu chấp nhận
những yếu tố của Phật giáo, dường như nhằm giải quyết các vấn đề phương Tây
mà họ đang theo đuổi, đồng thời bác bỏ những yếu tố không thể hoà hợp với
những quan niệm ấp ủ như chủ nghĩa cá nhân và chủ nghĩa tiến bộ.

Nhiều nhà truyền giáo châu Á sang phương Tây đã cố gắng nỗ lực hình dung
Phật giáo, để đưa ra nhằm thách thức sự thống trị của phương Tây ở châu Á.
Một trong những nhà truyền giáo này đã viết về “những nỗi khổ của những
người theo đạo Cơ đốc khi ý thức được tàn phá nền tảng đức tin của học bởi các

Sự hài hòa giữa Phật giáo và Khoa học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hai-hoa-giua-phat-giao-va-khoa-hoc.html



thế lực đang hoạt động trong nền văn minh”, đồng thời nói thêm: “Đây là niềm
hy vọng cho Phật giáo”. Một người khác viết: “Tôn giáo là lực lượng duy nhất
mà người phương Tây biết rằng họ thua kém các quốc gia phương Đông. . .
Chúng ta hãy kết hợp Phật giáo Đại thừa với tư tưởng phương Tây.”

Cho đến ngày nay, nếu là một bằng chứng nào đó mà sự tồn tại của những ý
tưởng này, thì các nhà truyền giáo phương Đông và các nhà tư tưởng phương
Tây, những người rất háo hức tiếp nhận chúng, thực sự sẽ tiếp tục gieo mầm
tươi đẹp cho sự ngưỡng mộ này, ngày càng tăng đối với chính nghĩa của họ, nếu
không là sự chuyển đổi cơ bản về ảnh hưởng của người châu Á, về tư tưởng
phương Tây. Nhưng mối quan hệ thực sự giữa Phật giáo và Khoa học thân cận
và sâu sắc đến mức nào? Phải chăng Phật giáo và Khoa học là huynh đệ, đồng
chí, hay thậm chí là những vị với tinh thần hỗ trợ lẫn nhau trong tình hữu nghị,
hiểu biết lẫn nhau và hợp tác, như ngày nay vẫn thường tuyên bố? Các nhà
khoa học có thực sự hiểu Phật giáo không? Và người phật tử có thực sự hiểu
Khoa học không?

Thỉnh cầu về sự phù hợp

Điều quan trọng trong những nỗ lực ban đầu, nhằm hòa nhập Phật giáo vào
truyền thống phương Tây, là sự nỗ lực của các nhà tư tưởng tôn giáo nói ngôn
ngữ Anh như cựu đại tá của quân đội Hoa Kỳ, một sĩ quan truyền tin, nhà báo,
luật sư, đồng sáng lập và Chủ tịch đầu tiên Thông Thiên học. Người phác họa ra
lá cờ Phật giáo thế giới, Cư sĩ Henry Steel Olcott (1832-1907) nhằm trình bày
tôn giáo này có sự cộng hưởng với Cơ đốc giáo. Sách giáo lý đạo Phật được viết
vào năm 1881 của Cư sĩ Henry Steel Olcott đã đặt nền móng cho điều mà các
học giả sau này mô tả là “Phật giáo và đạo Tin Lành” (Protestant Buddhism). Sự
cố gắng tổng hợp này rõ ràng đã mang lại những lợi thế đặc biệt cho những ai
muốn bác bỏ đức tin của truyền thống do chủ nghĩa độc tài, và quan điểm phản
khoa học, nhưng không vứt bỏ hệ thống giá trị và triết lý đã ăn sâu vào họ.

Một điểm tương đồng vô cùng hấp dẫn giữa Phật giáo và Cơ đốc giáo là mỗi bên
đều có một cá nhân con người phi thường sáng lập, người đã sống một cuộc đời
vô ngã vị tha, hy sinh bản thân - một sự khôi phục đáng mời gọi của cốt tuỷ thế
giới quan lạnh nhạt như Darwinian. Nhà thần học người Đức, tu sĩ Dòng
Augustinô, và là nhà cải cách tôn giáo Martin Luther (1483-1546) đã bày tỏ sự
tôn kính Đức Thế tôn rằng: “Đức Phật Thích Ca quyết tâm rửa sạch khoảng đất
hoang tàn đầy rẫy sự mê tín tà kiến và nghi lễ mà giới tu sĩ Bà La Môn đã bao
phủ ở Ấn Độ, đưa tôn giáo trở về nguồn gốc thuần khiết và đơn giản”.

Sự hài hòa giữa Phật giáo và Khoa học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hai-hoa-giua-phat-giao-va-khoa-hoc.html



Cư sĩ Henry Steel Olcott (1832-1907) và những người khác nêu bật các nguồn
kinh Thánh hợp lý và thực nghiệm hơn những nguồn liên quan đến đức tin, siêu
nhiên và phép lạ. Bản thân Phật giáo được trình bày như một lý tưởng đạo đức
bất khả tri, chánh tín, chánh kiến: vũ trụ được điều hành bởi Pháp quyền
(dharma), mà đối với người phương Tây, nó gợi ý một “Luật tự nhiên” (Natural
Law) giống với quan điểm khoa học về trật tự hơn là hành động của ý chí thần
thánh. . .

Rõ ràng cho thấy, các nhà tư tưởng khác đã đưa mối liên hệ giữa Phật giáo và
Khoa học đi xa hơn. Vào thời điểm đó có lẽ người Mỹ đã làm nhiều hơn bất kỳ ai
để kích hoạt và duy trì sự quan tâm của công chúng đối với Phật giáo và Paul
Carus, biên tập viên của các tạp chí Open Court và Monist. Họ làm việc chặt chẽ
với các nhà truyền giáo như Thiền Sư Daisetsu Teitaro Suzuki, đã sống và học
nhiều năm với triết gia, học giả và nhà văn người Mỹ gốc Đức Paul Carus. Ngài
biết được Carus qua sự giới thiệu của Thiền Sư Soyen Shaku, nhân khi gặp ông
ấy tại Đại Hội Tôn Giáo Thế Giới được tổ chức tại Chicago vào năm 1893 được tổ
chức cùng với Hội chợ Thế giới Chicago 1893 là một sự kiện kinh tế -văn hóa lớn
được tổ chức để kỷ niệm 400 năm ngày Columbus tìm ra châu Mỹ. Cư dân từ
các nền văn hóa khắp năm châu đã góp mặt tại sự kiện này. Triết gia Paul
Carus nhìn thấy sự tương đồng về mặt tinh thần của Phật giáo và Khoa học -
ông tin rằng cơ sở cho một Tôn giáo Khoa học mới, không có niềm tin. Trong tác
phẩm “Cẩm nang về Đức Phật” (The Gospel of Buddha) (1894), Triết gia Paul
Carus đã cung kính tôn vinh Đức Phật là “Đệ nhất gia Tiên tri” (first prophet)
của tôn giáo này, đồng thời là “Đệ nhất gia Chủ nghĩa Thực chứng, Đệ nhất gia
Chủ nghĩa Nhân đạo, Đệ nhất gia Tư tưởng Tự do Cấp tiến” (the first positivist,
the first humanitarian, the first radical freethinke).

Triết gia Paul Carus giải thích: “Điều này có thể bắt nguồn từ Phật giáo và các
nguyên lý của Khoa học. . . và điều đó không có gì phải đáng ngạc nhiên, bởi
Phật giáo là một tôn giáo không thừa nhận sự mặc khải nào khác, ngoại trừ sự
thật có thể được chứng minh bằng Khoa học”.

Triết gia Paul Carus nói rằng, khi tôn biết gì về Phật pháp, phần lớn tôi bắt
nguồn từ Thiền sư Daisetzu Teitarō Suzuki, người có vai trò then chốt trong việc
phổ truyền Phật giáo tại Tây phương, người đưa Thiền vào Mỹ, Ngài đã sống và
học nhiều năm với triết gia, học giả và nhà văn người Mỹ gốc Đức Paul Carus lúc
bấy giờ đang sống tại thành phố LaSalle thuộc tiểu bang Illinois, Hoa Kỳ, cùng
làm việc với ông trong nhiệm vụ dịch và xuất bản các văn bản tôn giáo và triết
học châu Á sang Anh ngữ. Việc Thiền sư Daisetzu Teitarō Suzuki truyền tải ánh
sáng từ bi, trí tuệ Phật pháp tới Hoa Kỳ nhấn mạnh sự gần gũi của Phật giáo với
Khoa học. Trong những nét phác thảo về Phật giáo Đại thừa (1907), Ngài trình

Sự hài hòa giữa Phật giáo và Khoa học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hai-hoa-giua-phat-giao-va-khoa-hoc.html



bày các khái niệm về nhân quả nghiệp báo và những giáo pháp không phải là
những lý tưởng tôn giáo, mà là những Chân lý được Khoa học chứng thực: “Giáo
lý nhân quả nghiệp báo này có thể được coi là một ứng dụng trong lĩnh vực đạo
đức của chúng ta về lý thuyết bảo toàn năng lượng. . . Chúng ta không cần phải
nói thêm rằng, quan niệm về giáo pháp ở khía cạnh chung của nó đã được xác
minh một cách khoa học”.

Trong những thập niên 1940 và sau đó, nhiều nhà vật lý nổi tiếng đã thuyết
minh về sự tương đồng tiềm tàng giữa triết học phương Đông và Vật lý học Chất
lỏng phi Newton (post-Newtonian, hợp chất đặc biệt có độ nhớt không tuân theo
định luật ma sát trong của nhà bác học Isaac Newton). Nhà vật lý học người
Đan Mạch với những đóng góp nền tảng về lý thuyết cấu trúc nguyên tử và cơ
học lượng tử sơ khai, Niels Bohr (1885-1962) nhận thấy nhiệm vụ của vật lý
học, là tìm ra lời giải thích thống nhất về thực tại cũng như đã được báo trước
bởi Kinh điển Phật giáo sơ kỳ (Early Buddhist), ông viết: “Để hài hoà vị trí của
chúng ta với tư cách là khán thính giả và diễn viên trong vở kịch vĩ đại của sự
tồn tại”. Trong các cuộc thảo luận về khoa học vật lý, nhà vật lý học Niels Bohr
thường nhắc đến Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, nhà tu hành, nhà truyền giáo, nhà
thuyết giảng, nhà triết học và vị đại Đạo sư sống ở Ấn Độ cổ đại, người sáng lập
Phật giáo và Lão Tử, một nhân vật chính yếu trong Triết học Trung Quốc, thậm
chí còn thiết kế một huy hiệu có biểu tượng âm dương, minh hoạ nguyên lý
lượng tử được gọi là “nguyên tắc bổ sung” (Complementarity principle, 互補原理
) mà ông đã phát triển. Nhà vật lý lý thuyết người Mỹ và là giám đốc phòng thí
nghiệm Los Alamos của dự án Manhattan trong Thế chiến thứ hai J. Robert
Oppenheimer (1904-1967), là “cha đẻ của bom nguyên tử”, là một nhà nghiên
cứu tư tưởng phương Đông, coi Phật giáo là điềm báo trước Nguyên lý bất định
Heisenberg, một nguyên lý quan trọng trong vật lý lượng tử:

“Ví dụ, nếu chúng ta hỏi vị trí của một hạt hạ nguyên tử (electron) có giữ
nguyên không, chúng ta ta phải nói “không”; nếu hỏi vị trí của electron có biến
đổi theo thời gian hay không thì chúng ta phải nói “không”; nếu hỏi electron có
đứng yên không, chúng ta phải nói “không”; nếu chúng ta hỏi nó có chuyển
động không, chúng ta phải nói “không”. Đức Phật đã đáp ứng những câu thắc
mắc nêu trên khi hỏi về tình trạng bản thân của con người sau khi chết; nhưng
chúng không phải là những câu trả lời quen thuộc đối với truyền thống khoa học
thế kỷ 17 và 18”.

Trong tác phẩm “Đạo của Vật lý” (The Tao of Physics) xuất bản năm 1975, tác
giả, Giáo sư ngành vật lý tại các đại học và các viện nghiên cứu tiếng tăm tại
Mỹ và Anh, Tiến sĩ Fritjof Capra tác giả tác phẩm “Đạo của Vật lý” (The Tao of
Physics) đã cho chúng ta có một cái nhìn tổng thể về những thành tựu của vật

Sự hài hòa giữa Phật giáo và Khoa học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hai-hoa-giua-phat-giao-va-khoa-hoc.html



lý học, về những vấn đề lớn hiện nay làm cho vật lý bị giam trong một cuộc
khủng hoảng về nhận thức luận và về những sự tương đồng nổi bật với các triết
lý phương Đông. Đọc “Đạo của Vật lý” và khám phá điều lãng mạn nhất và
cũng là huyền nhiệm nhất của vật lý: Nơi khởi thủy vạn vật mà vật lý học và tất
thảy mọi khoa học cổ xưa và hiện đại đã, đang và sẽ mãi còn kiến giải.

Tác phẩm “Đạo của Vật lý” đã mở rộng phần nào những ấn tượng khá thăm dò
của Giáo sư Niels Bohr, người liên quan đến việc chế tạo bom nguyên tử và Giáo
sư vật lý Mỹ Julius Robert Oppenheimer, Giám đốc đầu tiên của Phòng thí
nghiệm Quốc gia (LANL), người đi vào lịch sử như là “cha đẻ” của bom hạt
nhân, cho rằng khoa học hiện đại và chủ nghĩa thần bí phương Đông không chỉ
đưa ra những hiểu biết sâu sắc song song về bản chất tối thượng của thực tại,
nhưng “Triết học của các truyền thống thần bí, còn được gọi là ‘triết học cổ đại’,
cung cấp nền tảng triết học nhất quán nhất cho các lý thuyết khoa học hiện đại
của chúng ta.”

Những sự đồng thuận này đôi khi có vẻ thuận tiện. Ví dụ, ngày nay rất phổ biến
các phương pháp thực hành thiền định Phật giáo và được mô tả trong Kinh điển
Phật giáo sơ kỳ (Early Buddhist), nhiều người thấy phù hợp với những phát hiện
khoa học đã bị loại bỏ vì trước đây cho là phản khoa học và không tiến bộ. Từ
góc độ cơ học, tinh thần dám nghĩ dám làm của cuối thế kỷ 19, việc tu tập thiền
buông thư và làm cho tâm tĩnh lặng là điều phi lý, rút lui khỏi hoạt động có ý
thức và quyền tự quyết, thậm chí Thiền Hỷ lạc trong Trầm tư mặc tưởng (Zen
meditation would) đã bị tố cáo và không được phương Tây chấp nhận, cho đến
giữa thế kỷ 20 thập niên 1950, khi nó được giới thiệu là “kinh nghiệm trực tiếp”:
một chủ nghĩa thần bí lãng mạn, cá nhân hoá, phi truyền thống hoá và thoát
khỏi sự kiềm chế của quyền lực giáo hội và giáo luật, tất cả những điều đó
khiến nó rõ nét lên như cuốn hút vào “Phản văn hóa” (Counterculture).

Giữa và sau nửa thế kỷ 20, những thập niên 1950-1960, ảnh hưởng của đạo
Phật đã cải tiến và phát triển, khi Phật giáo được ứng dụng để hỗ trợ cho lĩnh
vực mới của tâm lý nhân văn và phong trào tự nhận thức bằng cách cung cấp
cho họ các kỹ thuật thiền định, các bài tập và các câu chuyện “Thời kỳ Khai
sáng” (Enlightenment) được vay mượn một cách có chọn lọc từ các truyền
thống Phật giáo. Bắt đầu từ những thập niên 1970, trọng tâm rõ ràng cho thấy
chuyển sang sự đồng tình của đạo Phật với chủ nghĩa môi trường, tâm lý học
nhận thức và gần đây nhất là khoa học thần kinh. Phương pháp hiện đại đơn
giản của khoa học và chân lý đạo Phật, đã mang lại niềm tin yêu của số đông
công chúng, khi có thể tìm thấy những điểm tương đồng này - làm cho nó có vẻ
khoa học hơn - trong khi khoa học của chúng ta dường như đạt được tính hợp
pháp vì thẩm quyền của truyền thống trí tuệ cổ đại đã xác nhận rõ nét.

Sự hài hòa giữa Phật giáo và Khoa học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hai-hoa-giua-phat-giao-va-khoa-hoc.html



Những vấn đề tiềm ẩn với những nỗ lực mang tính lịch sử nhằm phối hợp đa văn
hoá này là hiển nhiên, nhưng ngày nay nó vẫn còn tồn tại với chúng ta. Hiện tại,
bản thân Đức Đạt Lai Lạt Ma đã khuyến khích dự án này ở một mức độ nào đó,
tìm cách áp dụng những khám phá khoa học vào tư tưởng Phật giáo và ngược
lại. Tác phẩm “Vũ trụ trong một nguyên tử” (The Universe in a Single Atom)
xuất bản năm 2005, Đức Đạt Lai Lạt Ma khẳng định: “Nếu phân tích khoa học
chứng minh một cách thuyết phục rằng, một số truyền khẩu tam sao thất bản
về Phật giáo trong dân gian là sai lệch với hệ kinh điển chính thống, thì chúng
ta phải chấp nhận những phát hiện của khoa học và loại bỏ những tuyên truyền
đó”. Tuy nhiên, cùng năm đó, khi cung thỉnh Ngài chia sẻ pháp thoại về “Khoa
học Thiền định” cho Hiệp hội Khoa học Thần kinh, một số thành viên đã phản
đối rằng chủ đề này được biết đến với “những tuyên thuyết cường điệu, nghiên
cứu hạn chế và bị tổn hại về tính nghiêm ngặt về mặt khoa học”.

Sở kiến hành và nói năng và hành động

Nhà tâm lý học vĩ đại và triết học tiên phong người Mỹ, William James ( 1842-
1910) đã từng viết rằng: “Phần lớn chúng ta giữ nguyên những kiến thức cũ,
những thành kiến và niềm tin cũ của mình. . . tương đối hiếm khi xảy ra việc dữ
kiện mới được thêm vào một cách thô thiển. Thông thường hơn, có thể như
người ta được nhúng vào nước sôi nấu chín, hoặc hầm trong nước sốt của người
xưa.” Chúng ta phải nhận thức được sự nguy hiểm của sự biến dạng bởi khi Phật
giáo bị đồng hoá vào lối sống phương Tây, và tôi tin tưởng một cách thận trọng
rằng, sự biến dạng này là không thể tránh khỏi. Nhưng để hiểu được hương vị
đặc biệt của đạo Phật, đòi hỏi phải sẵn sàng xem xét và xoá sạch càng nhiều
càng tốt những “định kiến cũ” của hệ thống mà nó đang được tích hợp vào. Vì
thế câu hỏi đầu tiên chúng ta phải đặt ra là: chúng ta có thực sự hiểu Phật giáo
là gì không?

Thuật ngữ Phật giáo là một phát minh khá muộn của các nhà tư tưởng Khai
sáng châu Âu ở thế kỷ 18, những người đã tìm cách lồng ghép tôn giáo vào
trong phạm vi rộng hơn của xã hội học so sánh và lịch sử thế tục. Thuyết tương
đối (Relativism) và chủ nghĩa lịch sử (Historicism) của quan điểm này quá dễ
dàng làm giảm tư tưởng Phật giáo về các yếu tố văn hoá, xã hội và lịch sử,
không coi trọng những tuyên thuyết về chân lý đạo Phật. Gần đây bản thân
những người quy y đạo Phật mới chấp nhận thuật ngữ Phật giáo; trước đây, họ
gọi truyền thống tâm linh của họ là Giáo pháp, hay lời dạy của Đức Phật.

Ngay cả khi khả năng được thừa nhận về tính trung thực của nó, thì chính quan
điểm của Phật giáo cũng cho rằng tôn giáo là một hệ thống triết học, bắt nguồn
từ những tiền đề mà trong đây tất cả những điều khác là hệ quả hợp lý, và rằng

Sự hài hòa giữa Phật giáo và Khoa học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hai-hoa-giua-phat-giao-va-khoa-hoc.html



Đức Phật là một trong những triết gia có hệ thống như thế. Nhưng không có
cách nào hiểu về tôn giáo, khi được ứng dụng Phật pháp trong xã hội hiện đại
trước khi nó tiếp cận với phương Tây. Đúng hơn, Phật giáo là một truyền thống
tích luỹ với một loại giá trị khác với các triết lý toàn diện của phương Tây.
Những người theo tôn giáo này không theo đạo Phật, một hệ tư tưởng bao trùm
về niềm tin và hành động, mà theo đường lối của Đức Phật, một phương pháp
trị liệu cho một lối sống và thực hành. Thay vì một sự trình bày mang tính triết
học, những lời dạy của Đức Phật giống như một sự kiện, một chuỗi các phản
ứng biện chứng liên quan một cách thực tế, đến việc hoá giải những nỗi khổ
niềm đau của con người bằng cách giải phóng nỗi đau tâm lý, những trói buộc
vào những thứ vô thường.

Vấn đề thuật ngữ gây hiểu lầm, thấm sâu vào chính ngôn ngữ mà kinh điển
Phật giáo được ghi chép và đọc tụng, giảng thuyết. Để bắt đầu hiểu Phật giáo từ
cạn đến sâu - “qua nhãn quan Phật học”, mượn một cụm từ mà người sáng lập
chương trình nghiên cứu Phật học đầu tiên ở Hoa Kỳ đã sử dụng cho Ấn Độ giáo,
học giả Phật giáo Richard Hugh Robinson (1926-1970), chia sẻ rằng- chúng ta
phải bắt đầu bằng việc đọc kỹ các nguồn tài liệu chính yếu của Phật giáo.
Nhưng việc tìm ra những từ tương đương về thành ngữ và năng động của những
tác phẩm gốc này bằng Anh ngữ hiện đại là một nhiệm vụ khó khăn. Hơn nữa,
ngoài những khó khăn về ngữ nghĩa và triết học thông thường của việc dịch
thuật, người ta cũng phải đối mặt với thực tế là Đức Phật tuân thủ một quan
điểm sống động, tham gia vào truyền thống truyền khẩu sống động và thân
thiện, trong đó trải qua nhiều năm, Ngài đã điều chỉnh những lời dạy của Ngài
cho phù hợp với những khuynh hướng trí tuệ và đạo đức khác nhau của người
nghe. . . Ngài không thừa nhận mình là một nhân vật tôn giáo mà là người thầy
y đức, dùng Phật pháp như những phương thuốc trị tâm bệnh, chữa lành những
nỗi khổ niềm đau hơn - một bác sĩ tâm lý trị liệu, người linh động các phương
pháp điều trị tuỳ theo căn bệnh cần chữa trị. Vì thế, một bản dịch kinh điển Phật
giáo phải tính đến không chỉ những gì bản văn nói mà còn cả những gì nó đang
cố gắng thực hiện.

Chính vì Thánh điển Phật giáo thông qua Phật học truyền khẩu (tiếng gầm thét
của chúa tể sơn lâm), chúng được hiểu rõ nhất là một tập hợp các bài tập nhằm
tạo ra một hiệu ứng tâm linh nhất định. Một trong những học giả, dịch giả Phật
giáo vĩ đại nhất ở Tây Phương. Là nhà nghiên cứu đứng đầu trong tất cả các
tông phái Phật giáo, ông thông thạo những ngôn ngữ Pali, Sanskrit, Trung Hoa,
Tây Tạng, Mông Cổ và Nhật Bản, Tiến sĩ Edward Conze (1904-1979) đã lập luận
rằng, những văn bản này sẽ trở nên vô nghĩa nếu chúng không được “tái hoà
nhập với việc tu tập thiền định”, bởi chúng là “những tài liệu tâm linh và chỉ có
trí tuệ mới có thể hiểu được chúng”. Mục đích của các vị giáo thụ, và bằng cách

Sự hài hòa giữa Phật giáo và Khoa học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hai-hoa-giua-phat-giao-va-khoa-hoc.html



nói rộng ra là văn bản, là để hình thành hơn là thông báo - để khuyến khích học
viên tham gia thực hành tâm linh. Xem xét những gì văn bản yêu cầu chúng ta
làm có nghĩa là hỏi Thánh điển Phật giáo đang hướng dẫn chúng ta hành động,
cảm nhận và sống như thế nào theo một cách nhất định.

Cách tiếp cận triết học đầy cảm xúc này, không chỉ áp dụng cho các văn bản
Phật giáo cổ đại, mà còn cho các tác phẩm cổ điển nói chung, bao gồm tất cả
một số triết học và văn học Hy Lạp cổ đại. Tác phẩm “Triết học như cách sống”
(Philosophy as a Way of Life, xuất bản 1995) của Triết gia và nhà sử học người
Pháp Pierre Hadot (1922-2010), than vãn về triết lý mà ngày nay chúng ta nhìn
nhận, đặc biệt khi nó xuất hiện trong trường Đại học, đã bị tước bỏ một trong
những mục đích ban đầu của nó: Phương thức. Các văn bản nhằm mục đích
hình thành việc chuyển hoá tâm linh của con người. Tác phẩm “Triết học như
cách sống” đòi hỏi phải nghiên cứu, đối thoại sôi nổi, thử thách sinh tồn, và các
bài tập tâm linh. Những bài tập này không chỉ nhằm tạo ra tỷ lệ tỷ lệ chuẩn xác
logic học, hành động đúng và các lý thuyết vật lý đúng đắn mà còn “thực sự
liên quan đến thiện nghiệp, lời ngữ với cái tâm trong sáng, thực sự ý thức được
vị trí của mình trong vũ trụ”. Như triết gia và học giả người Mỹ, Arnold I.
Davidson đã nói trong phần giới thiệu cuốn sách của Triết gia Pierre Hadot,
“những bài tập tâm linh là những bài học, bởi vì chúng thực tế, cần nỗ lực và
đào tạo, và đã được sống; chúng mang tính tâm linh vì chúng liên quan đến
toàn bộ tinh thần, toàn bộ cách tồn tại của cá nhân mỗi người.”

Sự đồng hành của Phật giáo và Triết học như một cách sống đã dược rõ ràng.
Phương pháp cụ thể của nó bao gồm tu dưỡng đạo đức, thiền định và phát triển
tuệ giác (trong tiếng Phạn, sila, samadhi và prajna). “Thanh tịnh đạo” (con
đường dẫn đến thanh tịnh, Visuddhimagga) do nhà bình luận Phật giáo rất nổi
tiếng, thuộc trường phái Phật giáo Nam Tông (Theravāda), Luận sư Phật Âm
(Buddhaghosa) trước tác vào tiền bán thế kỷ thứ V sau TL, là một bộ sách tóm
tắt giáo lý nguyên thuỷ thuộc Pàli tạng, một bộ luận cẩm nang Phật giáo
Nguyên thuỷ được biên soạn vào thế kỷ thứ tư sau Tây lịch, mô tả giáo pháp
này mang tính “khoa học” của Đức Phật. Các khía cạnh của công thức này xuất
hiện xuyên suốt các truyền thống tôn giáo châu Á.

Đạo giáo (道教 ) cũng gọi là Tiên Đạo, là một nhánh triết học và tôn giáo của
Trung Quốc, được xem là tôn giáo đặc hữu chính thống của đất nước này nói
đến việc tu tâm dưỡng tính, coi nó là kho chứa nhận thức và kiến thức, giống
như một vị thần cai quản cơ thể nhưng đòi hỏi sự thanh tịnh.

Mạnh Tử ( 孟子 ; (372 TCN – 289 TCN) là triết gia Nho giáo Trung Quốc và là
người tiếp nối Khổng Tử nói về việc có được “Tâm bất động” (unmoving mind,

Sự hài hòa giữa Phật giáo và Khoa học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hai-hoa-giua-phat-giao-va-khoa-hoc.html



不動心 ), sự bình thản hồn nhiên có được từ việc thực hành ý thức đạo đức tinh
tế. Ví dụ khác rất nhiều.

Ngay cả với những điều chỉnh này đối với sự hiểu biết về Phật giáo, chúng ta
vẫn có thể phải đối mặt với một vấn đề những hạn chế cơ bản trong cách nhận
thức thực tế. Giáo sư Ernst Benz, một học giả tôn giáo nổi tiếng người Đức, đã
khám phá ra nền Phật giáo ở Nhật Bản rất khác với Phật giáo mà ông đã học ở
Trường Đại học Marburg, một trường đại học cổ điển tại Đức. Những phật tử mà
ông trực tiếp gặp mặt trong bối cảnh sống động của truyền thống của họ, đều
có giả định cả về trí tuệ lẫn cảm xúc về các vấn đề lịch sử, triết học và thần học
hoàn toàn khác với những vấn đề của ông. Ông cố gắng nghiên cứu Phật học
bằng kinh nghiệm, từ cốt tuỷ Thánh điển Phật giáo, nhưng lại thấy bản thân rơi
vào lối tư duy vô thức vốn sẵn của mình. Trong một bài luận năm 1959, ông
viết:

“Tư duy phản biện mang tính khoa học và logic, toàn bộ trải nghiệm về cuộc
sống, những cách phản ứng cảm xúc và ý chí của chúng ta, được định hình
mạnh mẽ bởi những giả định cụ thể Cơ đốc giáo cũng như tư duy và cách sống
phương Tây. Điều này đúng ngay cả đối với hình thức giả hiệu, các hình thức tư
tưởng và đời sống thế tục hoá, vốn trái ngược với những tuyên thuyết của Cơ
đốc giáo. Thực vậy, thậm chí chúng ta thường xuyên, trong hầu hết các trường
hợp là hoàn toàn, không ý thức được những giả định này”.

Ví dụ hãy xem xét cái mà nhà triết học vô thần và toán học Đức-Do Thái có
công sáng lập trường phái hiện tượng học, Edmund Husserl (1859-1938) gọi là
“số tự nhiên và toán học hoá” (mathematization of nature), một kiểu tư duy
phương Tây mà theo đó chúng ta cho rằng các đặc tính có thể định lượng của
các vật thể và không gian là thực tế hơn, hoặc ít nhất là có ý nghĩa khách quan
hơn, trong các trải nghiệm của chúng ta so với nội dung không có trật tự. Vấn
đề không chỉ đơn giản, không mô tả được những khía cạnh nhất định trong trải
nghiệm của bản thân, mà là những mô tả một phần hình thành nên trải nghiệm
của chúng ta. Khoa học không chỉ đơn giản là một công cụ khám phá trung lập,
mà còn là thứ gì đó cấu thành một phần thực tế mà chúng ta muốn quan sát,
đặc biệt trong chừng mực chúng ta tìm cách sử dụng khoa học để nghiên cứu
chính tâm trí con người. Có thể đúng như người xưa vẫn nói, chính bản thân mắt
thấy tai nghe mới tin tưởng; nhưng tin cũng là thấy.

Bởi vì việc nghiên cứu Phật học phần lớn được sàng lọc qua lăng kính tư tưởng
phương Tây, nên chúng ta vẫn chưa nắm bắt các hệ thống khái niệm phức tạp
sâu sắc hơn, tài liệu lý thuyết phong phú, biểu tượng, bài tập tâm lý và kỹ thuật
thiền định có trong chính các nguồn tài liệu Phật giáo. Điều này có nghĩa là, như

Sự hài hòa giữa Phật giáo và Khoa học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hai-hoa-giua-phat-giao-va-khoa-hoc.html



gần đây Tiến sĩ về Ngôn ngữ và Văn minh Đông Á, dịch giả JC Cleary (1947-
2023) đã trình bày trong một bài báo trên tập san Harvard Divinity: “Có thể
những sự thật cơ bản về thân phận con người và tiềm năng của con người, hầu
như không bị nền văn minh phương Tây hiện đại của chúng ta nghi ngờ, bất
chấp những tuyên bố của nó về quyền nhận thức luận và phạm vi phổ quát. . .
có thể với một hình thức nhận thức trực tiếp về thực tại, một nhận thức nằm
ngoài điều kiện văn hoá, cho phép hoạt động thường ngày có tính khách quan
hơn và hiệu quả cao hơn trong thế giới con người.”

Thực tế khác biệt

Trọng tâm của Phật giáo là soi sáng lại chính mình, nhận ra Phật tính nơi chính
mình, không phải tìm cầu từ bên ngoài mà được - chính chúng sinh quan sát và
trực nhận. Chỉ bằng cách trực nhận hiểu và tinh chỉnh hoạt động của tâm trí
mình, người ta mới có thể hy vọng thấu hiểu được hoàn toàn thế giới bên ngoài.
Sự hiểu biết về bản thân và sự tu dưỡng bản thân là nền tảng của mọi thứ khác.
Thiền sư Thích Nhất Hạnh, vị Sứ giả của hòa bình và bất bạo động, giải thích
trong một văn bản Phật giáo cổ “Sơ Luyến Tam Ma Địa” (Cultivating the Mind of
Love, 1996), giải thích rằng những gì chúng ta thấy phụ thuộc vào cách nhìn
của chúng ta:

“Vọng tâm tạo ra, ảo giác thức biến hiện vô số hình thức và ý tưởng, và thế giới
của chúng ta là sản phẩn của loại bám chấp đó. Các yếu tố - đất, nước, gió, lửa
và không gian - tướng trạng trong tâm trí của chúng ta dường như là hai thứ
khác biệt. Nhưng nếu nhìn thẩm thấu, các bạn sẽ thấy trong tâm mình rỗng
rang nếu không có yếu tố, và không có yếu tố nào nếu không có tướng trạng.
Các tướng trạng và các yếu tố tương hỗ lẫn nhau. Cái này có thì cái kia có. . .
Một hoạ sĩ bậc thầy có thể không biết tâm trí của chính bản thân, nhưng anh ta
tự phác hoạ từ tâm trí của chính mình. Bản chấy của các hiện tượng trên thế
giới là như thế. Bản chất của sự vật (các pháp) từ vọng tâm tạo ra và ảo giác
thức biến hiện. . . Nếu chúng ta tham thiền quán tưởng sẽ nhận thức được cách
tất cả hiện tượng thế giới đều do vọng tâm tạo ra và ảo giác thức biến hiện và
chúng ta sẽ ngộ nhập tri kiến Phật”.

Trong Phật giáo, Tâm không chỉ đơn giản với tên gọi là bộ não. Nó bao gồm cơ
thể và các cơ quan của nó, bộ não thuộc hệ thần kinh và là cơ quan vô cùng
quan trọng, quản lý, điều khiển các hoạt động của cơ thể. Nhờ có bộ não mà
chúng ta có thể nhận thức, suy nghĩ, có khả năng ghi nhớ, thể hiện cảm xúc,
toàn bộ lĩnh vực trải nghiệm nhận thức, cùng với thế giới bên ngoài rõ ràng của
các đối tượng giác quan, và những thói quen cảm giác và cảm xúc gần như bản
năng tô điểm cho trải nghiệm này.

Sự hài hòa giữa Phật giáo và Khoa học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hai-hoa-giua-phat-giao-va-khoa-hoc.html



Cả thông qua nghiên cứu chính thức (lý thuyết) và thử nghiệm hiện sinh (thực
tiễn), người ta đều quan sát, điều tra, và sắp xếp các cấu trúc cơ bản của ý thức
và các lực lượng đang hoạt động hình thành. Phương pháp này nhằm mục đích
làm sáng tỏ mối quan hệ nhân quả của điều kiện tích luỹ, những xung lực chưa
được kiểm tra của sự hấp dẫn và ác cảm (phiền não và nghiệp lực), làm phát
sinh, định hình và giới hạn những gì chúng ta thấy, biết và thậm chí tưởng
tượng. Thấy rõ bản chất “bằng nhãn quan Phật giáo” đòi hỏi một quá trình tư
duy hệ thống và liên tục, có sự tự Phản chiếu (Self-reflection) khi người ta quan
sát: chú ý đến khi nào và lập kế, từ chối, thiết lập, xây dựng, bỏ qua, lắp vào,
tham gia có chọn lựa, mong muốn và những nỗi sợ hãi. Thế giới bên ngoài
dường như tách biệt dần dần, bộc lộ bản thân bị điều kiện hoá một cách không
thể tránh khỏi và là một phần của chính mình. Nhận thức của chúng ta về thế
giới - về bản thân và người khác - phụ thuộc vào vị trí, cách giải thích và mong
muốn của chúng ta. Nghịch lý thay, những gì chúng ta nhận thức lại vừa ở đây
vừa không ở đó. Đôi khi được gọi là chủ nghĩa tĩnh lặng, học bằng phép trừ, hay
Thiền định trong Phật giáo, hệ thống này không được chấp nhận như một vấn
đề đức tin, truyền thống hay quyền lực mà chỉ bằng cách thực hành và tự bản
thân hiểu được nó.

Khi tập trung vào hiện tượng - những thứ thuộc thời gian và không gian, có thể
được hiểu bằng cảm giác và nhận thức - dường như Phật giáo có nhiều điểm
chung với Khoa học hiện đại. Nhưng Phật giáo khẳng định rằng, về cơ bản
những hiện tượng này là không có thực chất: chúng khởi lên và biến mất trước
mắt chúng ta “như giấc mơ, ảo ảnh, hão huyền, bóng tối” (Kinh Kim Cương). Dù
cho có vẻ bền chắc đối với chúng ta, khi quán chiếu kỹ hơn chính thế giới sẽ
bộc lộ bản thân nó là một giả hợp nhất thời của những hiện tượng và biểu diễn
chập chờn do ảo giác thức và vọng tâm biến hiện ra, vốn luôn đan kết tất cả lại
với nhau, từng khoảnh khắc, từng suy nghĩ thành một tấm võng lưới mạch lạc -
giống như một loạt khung hình tĩnh, khi khi chuyển động cùng nhau một tốc độ
nhất định, sẽ tạo ra ảo giác như thật và sống động. . . Một phương diện, trải
nghiệm của chúng ta là thật có; nhưng đồng thời nó cũng là đặc tính chung của
mọi sự sinh ra có điều kiện, tức là Thành, Trụ, Hoại, Không hay sinh, trụ, dị, diệt
(vô thường, anicca), trống rỗng, một thuật ngữ trong Phật giáo có nghĩa là
không có tự tánh độc lập (vô ngã, anatta), và cuối cùng là bất toại nguyện
(dukkha) vì mọi yếu tố của nó, kể cả bản thể của chúng ta, phát sinh, thay đổi
và chuyển di hay mất đi một cách không thể tránh khỏi. Nhà triết học cổ đại
người Hy Lạp Heraclitus nói rằng: “Không ai tắm 2 lần trên 1 dòng sông, bởi lẽ
dòng sông nay không phải là dòng sông trước và con người nay không phải là
con người trước”; Hơn nữa, Đức Phật nói rằng; thậm chí người đó không phải là
người đã đặt chân cất bước xuống dòng sông.

Sự hài hòa giữa Phật giáo và Khoa học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hai-hoa-giua-phat-giao-va-khoa-hoc.html



Một sự đột phá hơn nữa, cơ bản hơn nữa giữa Phật giáo và Khoa học phương
Tây liên quan đến mối quan hệ của nhân loại với thế giới và giữa người biết với
cái được biết. Phật giáo dựa trên khái niệm bất nhị (nondualism), theo đó nó
phủ nhận nhiều sự khác biệt cơ bản vốn rất cần thiết đối với khoa học phương
Tây.

Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh (The Flower Ornament Scripture)
thuyết rằng: “Những người giác ngộ không thấy sự khác biệt giữa bản thân và
tất cả các hiện tượng thế giới (Avatamsaka Sutra)”. Trong tầm nhìn này về tổng
thể vũ trụ, con người và thiên nhiên là những tướng trạng khác nhau của chung
một bản thể. Vũ trụ là liên tục thể hữu cơ - tinh hoa chả có gì tự sinh, hư không
chẳng thể tự tạo, cũng chả có trọn vẹn và tồn tại mãi mãi. Thay vì một cõi vĩnh
viễn, siêu việt đằng sau mọi sự tồn tại, chỉ có thể tìm thấy một sự thay đổi có
trật tự và không ngừng bên trong và xuyên qua mọi sự tồn tại.

Bồ tát Long Thọ giải thích hư không vô sở hữu nên mới dung nạp, còn mấy cái
kia giống như vô sở hữu mà vẫn còn sở hữu: Ví như Phật pháp Đại thừa cũng
còn sở hữu, pháp tâm, tâm số, mặc dù không có hình tướng số lượng nhưng vẫn
còn sở hữu, nó giống mà khác.

Tính bất nhị ( tuyệt đối, tức không có sự đối đãi giữa chủ thể và đối tượng)
không thể diễn tả một tình cảm nào đó, hãy thay đổi cảm nhận rằng tất cả
chúng ta đều là tình huynh đệ trong nhân loại chúng sinh với nhau, đúng hơn là
để được trải nghiệm trực tiếp sâu sắc về thực tại, trong đó tâm linh và vật chất
là những đặc điểm không thể phân chia dọc theo một bình diện ý thức duy
nhất. Người quan sát và vật được quan sát hoàn toàn không tách biệt, đúng hơn
là đan xen vào nhau. Không gặp phải thực tại như một thứ gì đó có sẵn để
chúng ta khám phá, hay như một “đâu đó ngoài kia” mà ai đó “ở trong này”
cảm nhận được và nhìn thấy. Đúng hơn, những gì tồn tại đang được tạo ra ở đây
và bây giờ - được thiết lập và duy trì bởi các vật thể, cơ quan cảm giác và ý
thức, được dệt lại với nhau thành một kết cấu trải nghiệm duy nhất. Thánh điển
Phật giáo gợi ý rằng, đây là thực tại duy nhất mà chúng ta nhận thức hoặc có
thể biết với tư cách là con người.

Đương đầu với điều mâu thuẫn

Thật hấp dẫn khi lưu ý một số điểm tương đồng nổi bật giữa quan niệm của
Phật giáo về ý thức và những phát triển gần đây trong khoa học thần kinh. Như
nhà triết học, nhà văn và nhà khoa học nhận thức người Mỹ, người có nghiên
cứu về triết học tư duy, triết học khoa học và triết học sinh học, Daniel Clement
Dennett III đã lập luận nổi tiếng, mô hình tâm trí “nhà hát Cartesian”, dòng

Sự hài hòa giữa Phật giáo và Khoa học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hai-hoa-giua-phat-giao-va-khoa-hoc.html



chảy ý thức và tư suy, theo tôi đây là một kiểu người quan sát trong tâm trí
mình, đang xem sự trình bày trực tiếp các sự kiện ở thế giới bên ngoài, đã bị
phủ nhận bởi những phát triển gần đây của khoa học. Tương tự quan niệm cho
rằng, tôi trải nghiệm thế giới thông qua một loạt “dữ liệu giác quan” rời rạc và
sau đó riêng biệt, không ảnh hưởng đến các giác quan ấy, tôi thực hiện các
hành động trên thế giới. Nghiên cứu ngày càng gợi ý rằng, có điều gì đó ít phân
định ranh giới hơn và hoạt động trong ý thức lấy chủ thể làm trung tâm hơn,
trong đó việc cảm nhận một quá trình, chú ý và hành động trên thế giới đều
ảnh hưởng lẫn nhau cùng một lúc, và thậm chí có thể được coi là các khía cạnh
liên quan đến nhau của cùng một hoạt động.

Đồng thời, nghiên cứu về những sai sót về nhận thức rõ ràng như “thay đổi mù
quáng” - hiện tượng mà chúng ta không nhận thấy những thay đổi trong những
gì đang quan sát, thường là do đang tập trung vào thứ khác - đã cho thấy các
giác quan bị ảnh hưởng mạnh mẽ như thế nào bởi suy nghĩ, và cách diễn giải
của chúng ta có xu hướng củng cố niềm tin hiện có. Những gì chúng ta thấy tại
bất kỳ thời điểm nào là sự tương tác tinh tế của kỳ vọng, dự đoán, sự chú ý có
chọn lọc và thao tác ý thức. Sự thao túng này có thể hoàn toàn là về mặt tinh
thần hoặc có thể về mặt thể chất: chuyển sự chú ý của các bạn và thực tế thay
đổi; hành động trên thế giới và cách nó cảm nhận sẽ thay đổi. Trải nghiệm của
chúng ta về thế giới là chủ động chứ không phải thụ động. Việc tôi cảm thấy
mình giống như “tự xưng bản thân mình” - không phụ thuộc tâm trí và thân thể,
một nguyên tử đơn lẻ bị ngăn cách bởi những công sự bao bọc, cách ly với thế
giới ngoài kia - là một ảo ảnh.

Tất cả những điều này - sự tương tác phụ thuộc lẫn nhau giữa những gì nhận
thức, những gì chúng ta làm - tất nhiên nghe có vẻ đạo Phật. Giáo lý vô ngã như
là một câu trả lời dứt khoát về quan niệm thường kiến, đoạn kiến và “linh hồn”
bất biến, cho rằng ý tưởng về cái tôi, chủ thể trải nghiệm mọi thứ thông qua cái
tôi và cái của tôi, chỉ là một ấn tượng khởi lên thoáng qua rồi tan biến. Nhưng
sự tương ứng đầy hấp dẫn giữa tư tưởng Phật giáo và Khoa học mới nhất, không
nhất thiết khiến chúng ta trở nên phù hợp. Đầu tiên giống như những học giả
phương Tây về tư tưởng châu Á đã làm, trong nỗ lực đạt đến sự hoà hợp một
cách dễ dàng và tao nhã giữa đức tin, và lý khiến chúng ta cũng có thể vô tình
trở thành nạn nhân của một loại nhận thức có chọn lọc - chú ý và nắm bắt
những yếu tố của Phật giáo có vẻ phù hợp với tư tưởng khoa học hiện tại của
chúng ta và bỏ qua phần còn lại. Sự suy nghĩ cân nhắc gần giống như tiếp cận
một hệ thống tư duy nước ngoài qua lăng kính của một hệ thống tư tưởng quen
thuộc, có nhiều khả năng làm sai lệch quan điểm của chúng ta hơn là tập trung
vào nó. Trong Phật giáo, điều này được gọi là “sự chướng ngại cho những gì
phân biệt được”.

Sự hài hòa giữa Phật giáo và Khoa học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hai-hoa-giua-phat-giao-va-khoa-hoc.html



Bất chấp những thường xuyên phản đối ngược lại, tôn giáo và khoa học ngày
nay thường có nhiều điểm chung hơn mức chúng ta muốn thừa nhận, đặc biệt
là khi họ rơi vào trạng thái chắc chắn về việc tự tham chiếu, thể hiện thái độ
khinh thường lẫn nhau và đưa ra những tuyên bố độc quyền về sự yêu sách.
Nhưng trong khi một số mục tiêu, phương pháp và thái độ của Phật giáo và
Khoa học hiện đại có thể giống nhau, ở cấp độ cơ bản nhất, chúng ta lại hoàn
toàn khác nhau. Hoàn toàn đích đáng khi tạo thành sự chủ tâm sẵn sàng khiến
cho tâm hồn lưỡng lự, tính của con người không thể sai lầm hơn là thừa nhận sự
tồn tại của thần tính đặc dị. Con người, bất kể tiềm năng cao quý tối thượng của
họ, đang ở trong tình trạng bạc nhược, không tin cậy được, nguy hiểm đến tính
mạng, đôi khi không thận trọng, những nhân vật bi thảm - như nhà thơ vĩ đại
người Anh đầu thế kỷ XVII, Alexander Pope (1688-1744) đã nói: “vinh quang, trò
đùa và câu đố của thế giới!” (the glory, jest, and riddle of the world). Tổ sư
thiền Phật giáo có câu: “Không có nhân thì không có quả, nên nói là bất nghi
bất ngộ; nhân nhỏ quả nhỏ, nên nói tiểu nghi tiểu ngộ; nhân lớn quả lớn, nên
nói đại nghi đại ngộ”; Những người theo trào lưu chính thống mọi khuynh
hướng, tôn giáo và đôi khi là khoa học, đều chia sẻ điều này: “Cái nghi này
không phải là hồ nghi. Hồ nghi thì đọa ác đạo, chánh nghi thì thành chư Phật”.

Sự cống hiến thực sự của Phật giáo trong các cuộc tranh luận về tôn giáo và
khoa học, có thể không không nằm ở việc khẳng định phương pháp khoa học,
cũng như trong sự tương ứng hài hoà với những khám phá khoa học trong bất
kỳ lĩnh vực cụ thể nào, cũng như vai trò của nó như một cầu vồng để kết hợp
đức tin và lý trí. Giáo pháp là phương tiện, chúng ta nương vào đó tu tập để đạt
đến sự giải thoát. Pháp không phải là cứu cánh; pháp giống như chiếc bè đưa ta
qua sông, khi qua được sông ta không nên dính vào đó mà trở thành chấp pháp,
chấp văn tự. Thay vì coi chính nó là mục đích, và thay vì gắn liền với bất kỳ
quan điểm tuyệt đối nào.

Vị thiền sư nổi tiếng trong lịch sử thiền tông Trung Hoa, Lục Tổ Huệ Năng (638-
713) nói “Lấy Vô Trụ làm gốc” (Thể); Bồ tát Duy Ma Cật nói “Từ gốc vô trụ lập
tất cả pháp” (dụng), thể dụng bất nhị vậy. Vô Trụ là thể dụng của tự tính,
thuyết pháp chẳng lìa tự tính cũng như nghĩa ba câu của Kinh Kim Cương Bát
Nhã*, nghĩa sắc không của Tâm Kinh cũng là chẳng lìa vô trụ của tự tính vậy. Vì
thế, chúng ta có thể thúc đẩy cuộc thảo luận tốt hơn, không phải bằng cách nêu
bật những điểm mà Phật giáo và Khoa học có mối quan hệ trực tiếp với nhau,
nhưng chính xác là ở chỗ nào thì không, chắc mỗi người phải đối mặt với những
mâu thuẫn và thiếu sót của riêng bản thân.

Bất chấp niềm tin kiên trì vào khả năng lý trí và khả năng lý luận sáng suốt của
bản thân, chúng ta chỉ mới bắt đầu hiểu chính mình. Ý thức của con người vẫn

Sự hài hòa giữa Phật giáo và Khoa học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hai-hoa-giua-phat-giao-va-khoa-hoc.html



là lĩnh vực chưa được khám phá nhất trong các lĩnh vực khoa học của chúng ta.
Một phần ba cuộc đời của chúng ta dành cho việc ngủ nghỉ, tuy nhiên chúng ta
vẫn chưa biết mọi thứ về lý do tại sao chúng ta mãi mê trong mở mắt chiêm
bao hoặc tại sao chúng ta lại chiêm bao khi ngủ.

Giáo lý đạo Phật về ý thức đưa ra quan điểm về bản chất con người không phải
bẩm sinh là thiện hay ác, mà có khả năng làm cả hai điều đó, và đôi khi cả hai
thiện ác cùng một lúc. Từng bị coi là hư vô, thờ ơ với xã hội, trái với đạo lý và
không tin có thần thánh, giáo lý đạo Phật đưa ra một số cơ sở để nắm lấy năng
lực tâm linh của chúng ta, mặc dù gần trái đất hơn so với tưởng tượng trước
đây. Có thể con người là tất cả những gì chúng ta có; từ quan điểm Phật giáo,
đó là tất cả những gì chúng ta cần. Trong thời đại sắp tới, thử thách lớn nhất mà
chúng ta phải đối mặt, có thể là làm chủ được thế giới tự nhiên hay thiên đường
mà là làm chủ được chính bản thân chúng ta.

Chú thích:

Nghĩa ba câu: câu thứ nhất là chấp thật, như Phật nói “thế giới”, chấp thế giới là
thật; câu thứ nhì là “tức phi thế giới”, chấp thế giới là giả; câu thứ ba là “thị
danh thế giới”, là câu thứ nhất là thế giới giả danh, câu thứ nhì thế giới là giả
cũng là giả danh không phải thật giả, câu thứ ba giả danh không phải là thật giả
danh cũng là giả danh; tức là nghĩa vô sở trụ, không trụ nơi câu thứ nhất, không
trụ nơi câu thứ nhì, cũng không trụ nơi câu thứ ba; thành ra mới đúng với bản
thể vô trụ.

Như ban đầu chấp núi sông là thật, đến thứ nhì núi sông là giả (không thật), tới
thứ ba thì núi sông vẫn là núi sông. Người ta không hiểu cho là câu thứ nhất và
câu thứ ba giống nhau, nhưng lại là khác. Vì câu thứ nhất có lấy ý của mình xen
vô cho núi sông là thật, còn câu thứ nhì cho núi sông là giả, câu thứ ba là không
đem ý mình xen vô cho là thật hay là giả, núi sông vẫn là núi sông (chỉ có thế
lưu bố tưởng, chứ không có trước tưởng, còn câu thứ nhất và câu thứ nhì có
trước tưởng). Nghĩa ba câu là vô sở trụ, là bản thể của tâm.

Tác giả: Martin J. Verhoeven Việt dịch: Thích Vân Phong Nguồn: The New
Atlantis

Để cập nhật những thông tin, kiến thức Phật giáo nhanh và chính xác nhất, theo
dõi Tạp chí Nghiên cứu Phật học trên các nền tảng Facebook, Website,
Youtube.

Sự hài hòa giữa Phật giáo và Khoa học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hai-hoa-giua-phat-giao-va-khoa-hoc.html

https://www.facebook.com/tapchincph
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/
https://www.youtube.com/@TapChiNghienCuuPhatHoc

