
Sự hình thành Phật giáo Đại thừa
ISSN: 2734-9195   16:01 21/04/2024

Đại thừa bắt đầu thành hình trong thời gian 250 năm, từ năm 150 TCN đến 100
CN, là kết quả tích tụ của nhiều phát triển vốn có từ trước...

Đại thừa bắt đầu thành hình trong thời gian 250
năm, từ năm 150 TCN đến 100 CN, là kết quả tích
tụ của nhiều phát triển vốn có từ trước. Nguồn
gốc của nó không liên hệ với một cá nhân nào,
cũng không đặc biệt liên kết với một tông phái
nào của thời kỳ Phật Giáo sơ khai.

Tác giả: John R. O'Neil - The Formation of Mahayana (Phước Hạnh trích dịch)
Nguồn: Budsas.net

Mahayana - Đại thừa

Phong trào phát triển một đường lối Phật Giáo mới, về sau này được gọi là
Mahayana - Đại thừa, bắt đầu thành hình trong thời gian 250 năm, từ năm 150
TCN đến 100 CN, là kết quả tích tụ của nhiều phát triển vốn có từ trước. Nguồn
gốc của nó không liên hệ với một cá nhân nào, và cũng không đặc biệt liên kết
với một tông phái nào của thời kỳ Phật Giáo sơ khai. Có thể phong trào đó khởi
dậy từ nhiều nơi trong xứ Ấn Độ, tại miền nam, miền tây bắc và miền đông.

Sự hình thành Phật giáo Đại thừa
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hinh-thanh-phat-giao-dai-thua.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tuong-dai-thua-qua-phong-trao-chan-hung-phat-giao.html


Phong trào này có ba đặc tính tổng quát. Thứ nhất là sự đồng tình hết lòng với
quan niệm về Bồ Tát Đạo vốn đã được một vài tông phái nguyên thủy khởi
xướng từ trước. Thứ hai, họ đưa ra một vũ trụ quan mới, dựa vào các pháp quán
kiến về Đức Phật mà dưới cái nhìn mới, đã trở thành một vị siêu nhân, siêu thế.
Thứ ba, họ có những quan niệm mới về A-tỳ-đàm (Abhidhamma, Vi Diệu Pháp),
phát nguồn từ kết quả thiền quán về "không tính" sâu kín của vạn vật và từ đó
có một nhãn quan triết lý mới.

Từ ba đặc tính này, phát sinh một định hướng mới về giáo pháp của đạo Phật và
tạo ra hằng loạt các diễn giải mới lạ, và dần dần tạo nắn thành một phong trào
gọi là Đại thừa với tính chất riêng biệt.

Mahayana đi vào lịch sử như một liên hiệp lỏng lẻo của nhiều nhóm, mỗi nhóm
liên kết với một hay nhiều kinh điển mới. Các kinh điển này được viết ra bằng
các phương ngữ miền Trung Ấn chẳng bao lâu sau khi chúng được trước tác.
Tiếp theo là các sửa đổi, rồi dần dần trở thành một loại ngữ văn "Sanskrit tạp",
rất gần với Sanskrit cỗ, ngữ văn quý trọng của Ấn Độ. Những người nào chấp

Sự hình thành Phật giáo Đại thừa
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hinh-thanh-phat-giao-dai-thua.html



nhận các văn liệu này là kinh điển chính thống -- lời giảng dạy của Đức Phật --
được xem như thành viên của phong trào mới.

Điều đó không có nghĩa là các tu sĩ trong phong trào mới này bắt buộc phải từ
bỏ truyền thống cũ, vì họ vẫn tiếp tục tuân giữ các giới luật trong truyền thống
cũ của họ. Các người Đại thừa vẫn là một thiểu số trong giới Phật tử Ấn Độ
trong một thời gian dài. Đến thế kỷ thứ bảy Công Nguyên, nhà hành hương
Huyền Trang ước tính là phân nửa trong số 200,000 vị tu sĩ tại Ấn Độ theo
phong trào Đại thừa.

Những người truyền thống lúc đó không chấp nhận các văn liệu mới này là "lời
dạy của Đức Phật" (Phật ngôn - Buddhavaccana) như các kinh nguyên thủy.
Thật ra, kinh điển nguyên thủy cũng bao gồm bài giảng của các vị đại đệ tử
nhưng được họ chấp nhận là vì Đức Phật đã từng khen ngợi các vị đại đệ tử đó
và Ngài đồng ý với các bài giảng đó. Ngay cả sau khi những vị đó đã qua đời,
một vài bài kinh khác đã được thêm vào nếu chúng có cùng văn phong và nội
dung với tạng kinh luật.

Kinh điển mới của Mahayana hoàn toàn khác hẳn về văn phong và âm điệu.
Nhưng chúng được nhiều người theo phong trào mới chấp nhận là "Phật ngôn"
vì nhiều lý do.

Thứ nhất, họ tin rằng đức Phật vẫn hiện hữu, cảm nhận được qua các trạng thái
nhập thiền và mộng tưởng, và đã giảng các bộ kinh đó.

Thứ hai, chúng được xem như sản phẩm từ các tuệ giác bát nhã có cùng một
căn bản như các bài pháp của đức Phật.

Thứ ba, về sau này, nhiều người Đại thừa lại tin rằng các kinh điển đó là lời
giảng của đức Phật nhưng đã được dấu đi tại quốc độ của các loài thần rắn
(Naga, Long vương), cho đến khi nào loài người có thể nhận thức được tầm mức
quan trọng của kinh thì mới thỉnh được chúng qua năng lực trong lúc tham
thiền.

Mỗi một giải thích đều cho rằng các kinh điển này được phát khởi từ kinh
nghiệm tham thiền.

Sự hình thành Phật giáo Đại thừa
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hinh-thanh-phat-giao-dai-thua.html



Tuy nhiên, chúng thường có dạng các lời đối thoại giữa đức Phật lịch sử và các
đệ tử cùng với sự hiện diện của chư thiên. Các loại kinh điển mới này được các
người Đại thừa xem như "thời kỳ Chuyển Pháp Luân lần thứ hai", một cấp độ
giảng dạy cao sâu hơn các kinh nguyên thủy.

Giờ đây, các đệ tử Bồ Tát được hình dung ra như có trí tuệ cao hơn các vị A-la-
hán. Vì các kinh điển mới được xem như có giá trị giải thoát, các người Đại thừa
cho rằng sẽ có nhiều phước đức nếu chúng được sao chép lại, quảng bá, tụng
đọc, tham cứu, thực hành, và ngay cả việc tôn thờ lễ lạc chúng. Điều này cho
thấy có một thái độ tự vệ của phong trào mới, vẫn còn là thiểu số, đang cố gắng
củng cố, xây dựng một thế đứng, phản ứng chống lại các chỉ trích của giới tăng
sĩ truyền thống.

Có lẽ các kinh điển Mahayana được trước tác bởi một số các vị pháp sư có uy tín
và muốn khởi xướng phong trào mới. Các vị này, tu sĩ lẫn cư sĩ, truyền bá tư
tưởng mới trong và ngoài cộng đồng Phật giáo đương thời để lôi cuốn thêm tín
đồ mới. Họ ca ngợi các tính chất cao quý của quả vị Phật Chính Đẳng Giác, một
sự hoán chuyển tâm thức sâu xa, thực hiện qua việc khai phát tâm thức giác
ngộ -- giác tâm (bodhi-citta), một lòng hứng khởi để đạt quả vị Phật, qua các

Sự hình thành Phật giáo Đại thừa
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hinh-thanh-phat-giao-dai-thua.html



phương tiện của Bồ Tát Đạo.

Các quan niệm mới về giá trị của kinh điển đã khuyến khích phong trào Đại
thừa có thêm nhiều tự do phóng khoáng, nhiều sự "mặc khải", để tạo ra hằng
loạt các kinh điển mới ở Ấn Độ cho đến khoảng năm 650 CN. Các bộ kinh này
thường được trước tác bởi các vị tu sĩ ẩn danh, thông thường có một nhóm tác
giả viết ra một văn bản mới với nhiều chi tiết, càng ngày càng phát triển rộng
thành các tác phẩm lớn, có khi lên đến vài trăm trang giấy.

Trong khi đó, các kinh điển nguyên thủy thường ngắn gọn hơn, mỗi bài kinh chỉ
có vài ba trang. Thật ra, trong một vài bài kinh nguyên thủy, Đức Phật được
nhắc đến như là một đại nhân cao quý, xuất chúng, chung quanh là hàng trăm
vị chư thiên và đại đệ tử. Các kinh điển Mahayana đã mô phỏng theo lối diễn tả
này. Trong các kinh đại thừa, Đức Phật thường dùng các ẩn dụ, lời nói bóng bẩy,
đa nghĩa, và giảng cho nhiều vị Phật khác, nhiều vị Bồ Tát trong nhiều tầng trời
của vũ trụ.

Những vị cứu rỗi này, chư Phật và chư Bồ Tát với nhiều danh hiệu và nguồn gốc
mới lạ, trở thành đối tượng cho việc tôn thờ, sùng bái và cầu nguyện, và từ đó
gia tăng tính hấp dẫn, thu hút quần chúng, giúp thành công cho việc truyền bá
phong trào Đại thừa.

Đầu tiên, phong trào mới này được gọi là Bồ Tát Thừa (Bodhisatva-yana). Tên
gọi đó để phân biệt với Thanh Văn Thừa (Sravaka-yana) của những người hành
trì các lời dạy nguyên thủy của Đức Phật và nhắm đến quả vị A-la-hán (Arahat),
không phải quả vị Chính Đẳng Giác (Samma-sambuddho). Tên gọi đó cũng để
phân biệt với Độc Giác Thừa (Pratyeka-Buddha-yana), dùng để chỉ các vị tu sĩ
sống đơn độc, trong các thời xa xưa, tự giác ngộ nhưng không truyền dạy cho
người khác.

Dần dần, khi bị nhiều chỉ trích và phê bình của những người không tán đồng các
tư tưởng mới, phong trào này phản ứng lại bằng cách gia tăng ca ngợi tầm mức
quan trọng của hạnh Bồ Tát và đưa ra một danh xưng mới: Mahayana (Đại
thừa). Các "thừa" khác giờ đây bị khinh chê là thấp kém, và bị gán cho một tên
gọi khác là Hinayana (Tiểu thừa).

Lý do biện minh cho cái "lớn" của Đại thừa ở trong 3 lãnh vực: ý nguyện từ bi
muốn cứu vớt muôn loài, tuệ giác thâm sâu mà họ cổ võ, và mục tiêu nhắm đến
quả vị tối thượng của Phật.

Vào khoảng năm 200 CN, một bộ kinh mới có tên "Hoa sen của Chân Pháp"
(Diệu Pháp Liên Hoa, Saddharmapundarika) được viết ra với một cái nhìn mới:

Sự hình thành Phật giáo Đại thừa
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hinh-thanh-phat-giao-dai-thua.html



mặc dù vẫn còn chống báng "Tiểu thừa", bộ kinh cho rằng Tiểu thừa được bao
gồm trong và hoàn mãn bởi Đại thừa.

Phẩm 2 của bộ kinh này, trong việc dung nạp Tiểu thừa, đưa ra một quan niệm
về sau trở nên rất phổ thông trong Đại thừa: quan niệm về cách dùng "phương
tiện thiện xảo". Họ dựa vào một quan niệm vốn đã có sẵn từ trước cho rằng Đức
Phật đã khéo léo giảng dạy tùy theo trình độ và căn duyên của người nghe --
việc này được thực hiện bằng cách chọn lựa các bài giảng của Ngài trong tạng
kinh luật đã có sẵn.

Tuy nhiên giờ đây, Ngài được xem như đã giảng dạy với nhiều cấp độ khác nhau
và có vẻ như mâu thuẩn. Những người có trình độ cao cần phải tháo bỏ các lời
giảng giản dị dành cho những người căn cơ thấp. Mặc dù mọi người đều có khả
năng thành Phật, không thể nào giảng các bài pháp cao siêu cho những hạng
căn cơ thấp vì họ sẽ bị rối loạn.

Vì vậy, cho những người "vô minh, căn cơ thấp", Đức Phật dạy về Tứ Diệu Đế,
tạo mục đích đạt Niết Bàn qua quả vị A-la-hán. Vị A-la-hán giờ đây được xem
như vẫn còn ngã mạn và không đủ lòng từ bi vì chỉ muốn thoát khổ một mình,
không chịu giúp các chúng sinh khác. Cho những ai muốn nghe thêm nữa, đức
Phật giảng về Niết Bàn thật sự của quả vị Phật, và tất cả chúng sinh đều có thể
đạt được quả vị này, kể cả hàng A-la-hán, dù rằng những vị A-la-hán vẫn tưởng
rằng họ đã đạt được mục đích tối hậu.

Sự hình thành Phật giáo Đại thừa
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hinh-thanh-phat-giao-dai-thua.html



Đức Phật chỉ có một cỗ xe, Nhất Thừa (eka-yana), cỗ xe của Phật, nhưng Ngài
dùng "phương tiện thiện xảo" để tạo ra 3 cỗ xe khác: Thanh văn thừa, Độc giác
thừa, và Bồ tát thừa. Ngài truyền cỗ xe nào thích hợp với căn cơ của từng người,
nhưng khi họ đã phát triễn tới một cấp độ nào đó thì Ngài sẽ truyền cho cỗ xe
Phật tối thượng.

Dù vậy, vì kinh đề cao Bồ tát đạo là con đường đưa đến Phật quả, thật khó mà
phân biệt được giữa Bồ tát thừa và Phật thừa. Cuối cùng, kinh này vẫn hàm
chứa ý nghĩa đề cao các hàng Bồ Tát theo định nghĩa của phong trào mới.

Thật ra, không phải các kinh điển Mahayana đều theo quan niệm Nhất Thừa
này. Có vài bộ kinh cho rằng trong ba thừa đó, quả vị A-la-hán không thể tiến xa
hơn nữa, và Niết Bàn của A-la-hán có tầm mức thấp kém hơn Phật quả.

Tuy nhiên, theo các tiêu chuẩn của quả vị A-la-hán qua kinh điển nguyên thủy
của nhiều tông phái, chẳng hạn như tông phái Theravada ngày nay, thì quan
niệm trên -- về sự thấp kém của A-la-hán -- là một điều khó hiểu và vô lý. Không
thể nào cho rằng A-la-hán là một người còn chấp ngã và ích kỷ.

Theo định nghĩa trong kinh điển nguyên thủy, vị A-la-hán là người đã hoàn toàn
tận diệt các tư tưởng về "tự ngã, cái tôi", vốn là nguồn gốc của chấp ngã và ích
kỷ. Vị ấy cũng thường được kinh điển nguyên thủy mô tả như một người có lòng
từ bi vô lượng, và hết lòng giảng dạy truyền bá đạo pháp, đem lại nhiều lợi lạc,

Sự hình thành Phật giáo Đại thừa
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hinh-thanh-phat-giao-dai-thua.html



hạnh phúc cho người khác.

Niết Bàn và Giác ngộ chỉ có một, không có phân chia cấp độ. A-la-hán là những
người đã đi theo con đường Phật dạy, phát triển tuệ giác, hoàn toàn tận diệt
mọi lậu hoặc, và không còn tạo nghiệp để vướng mắc trong luân hồi sinh tử.

Sự khác biệt giữa Phật và A-la-hán chỉ là khác biệt giữa vị Thầy khai sáng Chính
Pháp và các vị đệ tử hành trì thành công Chính Pháp đó.

Cũng cần ghi nhận ở đây là các vị tu sĩ Thanh Văn Thừa đã đóng góp tích cực
cho công trình quảng bá đạo Phật trong toàn xứ Ấn Độ và các nước lân bang
trong một thời gian dài hơn 500 năm, từ khi đức Phật hoằng khai Chính Pháp
cho đến khi có mặt phong trào Đại thừa.

Thêm vào đó, truyền thống Theravada vẫn công nhận rằng con đường lâu dài
đưa đến quả vị Phật, trải qua rất nhiều kiếp sống, là con đường cao thượng
nhất, bởi vì sẽ cứu giúp được vô lượng chúng sinh. Con đường Bồ Tát này vẫn
được một số các Phật tử Theravada hành trì, và xem như là một con đường
đáng ngưỡng phục.

Tuy nhiên, không phải người nào cũng đạt đến quả vị Phật vì chỉ có một vị Phật
trong mỗi thời kỳ, và vị Phật trong thời kỳ tới là Bồ Tát Di Lặc. Vì vậy, đa số Phật
tử Theravada đi theo con đường A-la-hán, họ hành trì theo các lời giảng dạy đã
có sẵn của Đức Phật Cồ Đàm, ngày nay vẫn còn được lưu truyền rộng rãi, với
mục đích có thể chứng đắc được một trong bốn quả thánh (Dự Lưu, Nhất Lai,
Bất Lai, và A-la-hán) đưa đến giác ngộ, giải thoát ngay trong đời này hoặc đời
sau.

Trong giai đoạn đầu khi mới thành hình, phong trào Đại thừa khuyến khích các
cư sĩ đi theo Bồ Tát Đạo, thoát khỏi ràng buộc gia đình và lập ý nguyện xuất
gia, trở thành tu sĩ, hành trì để đạt đến một trình độ tâm linh cao thượng. Về
sau, vai trò của cư sĩ tại gia lại được đề cao hơn, chẳng hạn như trong kinh Duy
Ma Cật (Vimalakirti-nirdesa).

Từ quan niệm nguyên thủy Bồ Tát là người sắp thành Phật và thường dùng để
chỉ các tiền thân của Phật Cồ Đàm, quan niệm về Bồ Tát trong Đại thừa được
triển khai với ý nghĩa mới, trở thành một người cao thượng, giàu lòng hy sinh và
từ bi để cứu nhân độ thế, làm việc từ thiện, chia xẻ công đức, đáp ứng các lời
cầu nguyện, khuyến khích lễ lạc, phúng tụng, xây tháp.

Quan niệm này càng ngày càng trở nên phổ thông, nhất là khi Đại thừa được
truyền sang Trung Hoa và một số kinh điển đã được trước tác thêm tại đó.

Sự hình thành Phật giáo Đại thừa
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hinh-thanh-phat-giao-dai-thua.html



Qua nhiều thế kỷ, các tu sĩ Phật Giáo tại Ấn Độ học tập và hành trì theo cả hai
truyền thống Thanh Văn Thừa và Đại Thừa, có khi họ cùng ở chung một tự viện.
Ngay cả các nhà hành hương Trung Hoa cũng không phân biệt được Đại thừa
như là một phong trào riêng rẻ trước thế kỷ 4 Công Nguyên.

Về sau này, danh từ Tiểu thừa (Hinayana) đã bị nhiều người đồng hóa với ý
nghĩa hạ tiện, thấp kém, và do đó cần phải tiến lên một mức độ cao hơn của Đại
thừa (Mahayana).Trong ý nghĩa lịch sử, danh từ Hinayana khởi nguyên do các
kinh điển Mahayana đặt ra để chỉ những truyền thống và bộ phái nguyên thủy
vốn không công nhận các kinh điển mới của phong trào Đại thừa.

Các nhà Phật học ngày nay thường dùng danh từ "Phật Giáo Kinh Bộ" (Nikaya
Buddhism) hoặc "Phật Giáo Nguyên Khởi" (Original Buddhism) để chỉ các tông
phái sử dụng kinh điển nguyên thủy trước thời kỳ phát triển kinh điển đại thừa.

Để chỉ các truyền thống Phật Giáo hiện tại, họ dùng danh từ "Phật Giáo Bắc
Phương" (Northern Buddhism) để chỉ Phật Giáo Tây Tạng (Mật tông), "Phật Giáo
Đông Phương" (Eastern Buddhism) để chỉ Phật Giáo tại Trung Hoa, Nhật Bản,
Đại Hàn và Việt Nam, và "Phật Giáo Nam Phương" (Southern Buddhism) để chỉ
Phật Giáo tại Tích Lan, Miến Điện, Thái Lan, Lào và Cam Bốt.

Tác giả: John R. O'Neil - The Formation of Mahayana (Phước Hạnh trích dịch)
Nguồn: Budsas.net

Sự hình thành Phật giáo Đại thừa
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-hinh-thanh-phat-giao-dai-thua.html

https://thuvienhoasen.org/a40113/so-sanh-tieu-thua-va-dai-thua

