
Sự kiến tạo của nỗi sợ thứ 6 ngày 13
ISSN: 2734-9195   11:07 13/06/2025

Thứ 6 ngày 13 không quyết định vận mệnh ai. Chỉ có tâm bất an mới tạo ra
ngày đen tối, và tâm tỉnh thức mới khiến ngày ấy trở nên rực sáng.

Tác giả: Minh Thành

Không có ngày nào trong tuần hay con số nào sinh ra đã mang tính chất “đen
đủi”. Tuy nhiên, trong xã hội hiện đại, Thứ 6 ngày 13 đã trở thành một biểu
tượng phổ biến của nỗi sợ trong thời đại ngày nay.

Điều đáng lưu ý là: dù khởi nguồn từ văn hóa Công giáo, Thứ 6 ngày 13 lại được
tiếp biến thành hiện tượng kinh tế, văn hóa đại chúng, và đặc biệt là một “ngày
hội tiêu dùng” ở phương Tây. Ở chiều ngược lại, dưới ánh sáng của Phật giáo và
tâm lý học hiện đại, nỗi sợ này không nằm ở con số hay thời điểm, mà nằm ở
cấu trúc tâm lý tập thể và ảo tưởng chấp thủ.

Quan điểm Công giáo: Biểu tượng phản bội và khổ
nạn

Trong truyền thống Kitô giáo, số 13 gắn với bữa tiệc cuối cùng nơi Chúa Giêsu
và 12 môn đồ dùng bữa trước khi ngài bị phản bội. Người thứ 13 tại bàn là Giu-
đa Ích-ca-ri-ốt – kẻ đã bán đứng Chúa. Sự kiện bị đóng đinh của Chúa được cho
là diễn ra vào một ngày thứ 6, do đó kết hợp lại thành biểu tượng "Thứ 6 ngày
13" – ngày gắn liền với đau khổ và phản bội.

Dù Kinh Thánh không định danh ngày này là xui rủi, song trong lịch sử, giáo hội
và văn hóa dân gian Công giáo phương Tây đã diễn giải nó như một ngày cần
tránh các quyết định quan trọng. Từ thế kỷ XIX, hàng loạt văn bản văn học và
báo chí đã phổ biến niềm tin này – biến nó từ biểu tượng thần học thành một
tập quán tín ngưỡng cộng đồng.

Tóm lại, trong quan điểm Công giáo: Thứ 6 ngày 13 mang dấu ấn tội lỗi – chuộc
lỗi – khổ nạn, đậm chất huyền thoại và siêu hình.

Sự kiến tạo của nỗi sợ thứ 6 ngày 13
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-kien-tao-cua-noi-so-thu-6-ngay-13.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/noi-so-hinh-tuong-duoi-goc-nhin-phat-giao.html


Hình ảnh minh hoạ (sưu tầm).

Quan điểm Phật giáo: Thời gian không mang bản
chất tốt – xấu

Đối với Phật giáo, thời gian không có bản chất tự thân. Không có “ngày lành”
hay “ngày dữ” khách quan. Mọi hiện tượng đều duyên khởi, tức do nhiều yếu tố
hợp thành, không độc lập tồn tại. “Không phải ngày giờ làm cho con người tốt
xấu, mà chính tâm người mới tạo nên thiện – ác.” (Kinh Tăng Chi Bộ – AN 1.20)

Phật giáo phủ nhận quan điểm cho rằng một thời điểm cố định có thể quyết
định vận mệnh. Việc xem một ngày là “đen” là biểu hiện của chấp thủ thời gian
và thiếu quán chiếu. Thay vì né tránh, người tu học Phật chú trọng thanh lọc
tâm, giữ giới, thực hành chính niệm – đó mới là yếu tố quyết định “cát tường”.

Khi một cộng đồng gán nỗi sợ cho một ngày cụ thể mà thiếu tuệ giác quán
chiếu, họ dễ rơi vào vòng luẩn quẩn của vô minh – ái dục – thủ – hữu. Trong
Phật học “Ngày nào biết thực hành thiện pháp, ngày đó là ngày lành.” (Kinh
Thiện Sanh – Sigālovāda Sutta)

Từ góc nhìn Phật học, Thứ 6 ngày 13 không mang ý nghĩa gì đặc biệt. Điều quan
trọng là phẩm chất tỉnh thức của người sống trong ngày đó.

Sự kiến tạo của nỗi sợ thứ 6 ngày 13
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-kien-tao-cua-noi-so-thu-6-ngay-13.html



Hình ảnh minh hoạ (sưu tầm).

Nỗi sợ ngày 13 dưới lăng kính Duy thức học: Khi A-
lại-da tạo ra "ngày đen"

Trong hệ thống Duy thức học (Vijñaptimātra), mọi hiện tượng – kể cả khái niệm
về “ngày đen” đều không tồn tại độc lập ngoài tâm. Chúng là biến hiện của
thức, là "duy biểu" (chỉ là sự biểu hiện) của ý thức phân biệt và các hạt giống (
種子  – bīja) tiềm tàng trong A-lại-da thức (Alaya-vijñāna).

“Tam giới duy tâm, vạn pháp duy thức” – Ba cõi chỉ do tâm, muôn pháp chỉ từ
thức.

Từ góc nhìn này, nỗi sợ Thứ 6 ngày 13 không nằm ở thực tại khách quan, mà
nằm trong tập khí lâu đời được gieo trồng bởi cộng đồng văn hóa – các hạt
giống “xui rủi”, “rủi ro” đã được lưu giữ và lặp đi lặp lại qua nhiều thế hệ, tạo
thành tập thể nghiệp thức (karmic consciousness). Khi đối cảnh phát khởi – tức
là khi ngày 13 rơi vào thứ Sáu – thì các chủng tử ấy trỗi dậy trong ý thức, tạo ra
phản ứng tâm lý lo âu, thậm chí hành vi phòng vệ thái quá.

Theo Duy thức tông, hiện tượng này có thể phân tích qua tiến trình:

A-lại-da thức chứa chủng tử “13 là xui”, được gieo bởi cộng đồng.
 
Ý thức (ý căn) nhận thức ngày 13 và kích hoạt hạt giống sợ hãi.

Sự kiến tạo của nỗi sợ thứ 6 ngày 13
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-kien-tao-cua-noi-so-thu-6-ngay-13.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-coi-nguon-vong-tuong-qua-duy-thuc-hoc.html


 
Mạt-na thức chấp ngã vi tế – cho rằng cảm giác lo lắng này là “của tôi”, “
tôi đang gặp nguy hiểm”.
 
Phân biệt thức (thức thứ sáu) kết luận: “Hôm nay là ngày đen – nên tôi
phải tránh”.

Từ đó, ta thấy: nỗi sợ không sinh ra từ ngày tháng, mà là hình ảnh được phản
chiếu từ dòng tâm thức mang tính tập thể. Như vậy, Duy thức học không chỉ
giải thích nỗi sợ là sản phẩm tâm lý, mà còn chỉ ra cơ chế hoạt động sâu thẳm
của thức, từ vô thức đến biểu hiện ý thức.

Phương pháp chuyển hóa theo Duy thức là: quán chiếu – nhận diện – chuyển y
(chuyển từ phân biệt thức sang trí tuệ). Khi người hành giả thấy rõ rằng: “ngày
xui cũng chỉ là ảnh hiện của thức, không có tự tính”, thì nỗi sợ lập tức giảm dần.

Hình ảnh minh hoạ (sưu tầm).

Quan điểm tâm lý học: Hiệu ứng ám thị và nỗi sợ
tập thể

Tâm lý học hiện đại gọi nỗi sợ Thứ 6 ngày 13 là “Paraskevidekatriaphobia” –
một dạng rối loạn ám ảnh đặc thù. Theo Tổ chức Anxiety and Depression

Sự kiến tạo của nỗi sợ thứ 6 ngày 13
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-kien-tao-cua-noi-so-thu-6-ngay-13.html



Association of America (ADAA), ước tính có hơn 20 triệu người Mỹ né tránh hành
động quan trọng vào ngày này: không cưới hỏi, không du lịch, không ra quyết
định kinh doanh. Thiệt hại kinh tế ước tính từ 800–900 triệu USD mỗi lần Thứ
Sáu 13 xuất hiện (National Geographic, 2017).

Hiện tượng này được lý giải bằng hai cơ chế:

Hiệu ứng ám thị (placebo/nocebo): Khi người ta tin rằng ngày ấy xui, họ trở nên
bất an, mất tập trung, gây ra sai sót.

Hiệu ứng tự hoàn thành (self-fulfilling prophecy): Nỗi sợ khiến con người hành
xử theo hướng dẫn đến kết quả tiêu cực – rồi lại củng cố niềm tin ban đầu.

Tâm lý học không phủ nhận hay phê phán các hệ niềm tin này, mà chỉ ra rằng
niềm tin siêu nghiệm – dù chưa có cơ sở thực nghiệm – vẫn có thể tác động đến
hành vi và cảm xúc thực tế.

Ở điểm này, tâm lý học và Phật giáo gặp nhau ở chỗ: chuyển hóa thực tại
không phải bằng thay đổi thời gian, mà bằng thay đổi tâm thức.

Hình ảnh minh hoạ (sưu tầm).

Khi niềm tin tập thể trở thành công cụ thị trường

Thật trớ trêu, Thứ 6 ngày 13 từng bị xem là biểu tượng rủi ro nay lại được các
thương hiệu biến thành “ngày hội siêu sale”. Đó là một nghịch lý thời đại: niềm
tin siêu nghiệm được tái định hình để phục vụ tiêu dùng.

Sự kiến tạo của nỗi sợ thứ 6 ngày 13
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-kien-tao-cua-noi-so-thu-6-ngay-13.html



Người ta không còn né tránh ngày này, mà chờ nó để mua sắm – từ đó, một
hình thức lo âu được thay thế bằng kích thích hành vi tiêu thụ. Nhưng nếu
không có tỉnh thức, chính vòng lặp này dễ dẫn đến nghiện mua sắm, tiêu thụ
không kiểm soát,...

Phật giáo không bài trừ tiêu dùng, nhưng luôn nhắc đến sự thực hành thiểu dục
tri túc, tỉnh thức. Mọi sự chuyển hóa không bắt đầu từ ngày tháng, mà từ chính
kiến và chính định. Không chạy theo biểu tượng huyễn hóa, cũng không buông
xuôi số phận mà sống vững chãi trong hiện tại.

Hình ảnh minh hoạ (sưu tầm).

Lời kết

Thứ 6 ngày 13 không quyết định vận mệnh ai. Chỉ có tâm bất an mới tạo ra
ngày đen tối, và tâm tỉnh thức mới khiến ngày ấy trở nên rực sáng. Đó là quan
điểm xuyên suốt từ Phật giáo đến tâm lý học, trái ngược với cách nhìn định
mệnh hóa trong một số truyền thống cổ điển.

Trong một thế giới đầy biến động, điều quan trọng không phải là “tránh ngày
xấu” mà là thực hành ngày nào cũng như một cơ hội để sống thiện lành, tỉnh
thức và sâu sắc.

“Không có gì là xui – nếu tâm không vọng động.” (Kinh Pháp Cú).

Tác giả: Minh Thành

Sự kiến tạo của nỗi sợ thứ 6 ngày 13
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-kien-tao-cua-noi-so-thu-6-ngay-13.html


