
Sự thật và giả dối qua nhận thức của Phật giáo
ISSN: 2734-9195   16:15 12/06/2024

Sự thật của cuộc sống được đức Phật tuyên thuyết đóng một vai trò hết sức
quan trọng, là nền tảng của giáo lý Phật giáo, đó là một sự thật về...

Một sự thật của cuộc sống được đức Phật tuyên thuyết
đóng một vai trò hết sức quan trọng, là nền tảng của
giáo lý Phật giáo, đó là một sự thật về Bốn Thánh đế,
hay con đường đưa đến sự tận diệt của khổ và chứng
được thực tại.

Tác giả: TT.TS.Thích Lệ Quang Trưởng Ban Giáo dục Phật giáo quận Tân Bình,
Tp.HCM

TÓM TẮT: Con người là một thực thể sinh học, tất yếu tuân thủ đầy đủ các quy
luật sinh học và các mối quan hệ trực tiếp với các quy luật tự nhiên và xã hội.
Sự tồn tại đó được biểu hiện qua các hoạt động sống của con người trong đời
sống xã hội và những nhu cầu sự thật về bản thân, xã hội, thế giới bằng những
hành động thông qua quá trình lao động sản xuất của con người.

Do đó, trong các mối quan hệ trực tiếp, con người luôn luôn nhận thức nó như là
một sự thật trong đời sống của con người. Tuy nhiên, con người bị tha hoá, bị lôi
kéo, từ chối cái thật trong hành trình đi tìm kiếm cái sự thật, cái chân lý bằng
biểu hiện, bộc lộ ra hành động của sự giả dối. Cái giả dối đã làm cho con người
mất đi lý trí, sự nhạy bén, tính chân thật được che đậy bởi những chuẩn mực
trong hành trình tìm cầu sự mưu sinh. Nhưng cái giả dối sẽ bị xoá bỏ bởi những
sự thật, chân lý được hiển bày.

Bài viết tập trung trình bày về nhận thức sự thật qua lăng kính của Phật giáo;
nhận thức về sự giả dối trong cuộc sống, đó là phạm trù của hai mặt đối lập
trong cuộc sống.

Từ khoá: Sự thật, nhận thức giả dối, lăng kính Phật giáo, con người.

Sự thật và giả dối qua nhận thức của Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-that-va-gia-doi-qua-nhan-thuc-cua-phat-giao.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/30-su-that-gay-ngac-nhien-ve-vuong-quoc-phat-giao-bhutan.html


Trong đời sống xã hội, sự thật và giả dối là một cặp phạm trù đối lập nhau, mâu
thuẫn nhau, nhưng có mối quan hệ không tách rời trong hoạt động sống, nhận
thức của con người. Nếu mặt bên này là sự thật, thì mặt bên kia là sự giả dối.
Nó làm cho con người đứng về phía này hay đứng về phía kia hoặc những người
ảo thuật lấy giá đỡ của bên này che đậy cho bên kia.

Song, nó không loại trừ bất kỳ thành phần nào từ quan chức, chính khách, tôn
giáo, cho đến những người cả tin, ngây thơ đều không thoát khỏi những thị phi
ấy. Trong thời đại toàn cầu hoá, hội nhập quốc tế, xã hội hoá, giao lưu văn hoá,
thì sự giả dối càng trở nên tinh vi hơn, xảo quyệt hơn, bằng những truyền
thống, đạo đức, tiền bạc, pháp luật để che đậy cuộc sống bằng những trò ảo
thuật, mà con người tưởng chừng như đó là một sự thật.

Con người không còn nhận thức được đâu là bản chất của sự thật, mà thay vào
đó sự giả dối đã bị “ảo thuật” để trở thành một cách “sự thật”. Trong hoạt động
mưu sinh, con người cảm thấy rằng sự giả dối luôn luôn ngự trị bên cạnh sự
thật, mà người ngây thơ không hiểu biết đó là một trò “ảo thuật” của sự giả dối.
Vì vậy, con người cảm thấy có sự bất công trong xã hội và tìm cách để triệt tiêu
sự bất công ấy bằng cách tìm kiếm một sự công bằng trong xã hội.

Thế nhưng sự bất công dường như không triệt tiêu hết, mà ngược lại nó còn
tăng thêm, mâu thuẫn nhau trong cuộc sống và càng tinh vi hơn trong đời sống
của con người. Do đó, thay gì đi tìm sự công bằng xoá bỏ sự bất công, chúng ta
nên đi tìm sự hiểu biết, nhận thức đúng bản chất của sự thật, hiểu đúng về sự
giả dối thì mới mong xoá bỏ được cái giả dối một cái thiết thực.

Tuy nhiên, có nhiều phương pháp, cách tiếp cận đa dạng, phong phú, khoa học
về sự nhận thức sự thật và giả dối; song, bài viết chỉ tiếp cận trình bày dưới
quan điểm nhận thức qua lăng kính của Phật giáo.

1. Nhận thức sự thật qua lăng kính của Phật giáo

Sự thật là một cái gì đó đúng hoặc nó được chứng minh, được kiểm chứng bằng
một bằng chứng xác thật. Sự thật luôn luôn có tính vĩnh cửu, tính chân thật,
mặc dù chúng ta cố ý khước từ nó hoặc không muốn chấp nhận nó, thì sự thật
là sự thật.

Tác giả Nguyễn Như ý (chủ biên) và nhóm các tác giả của cuốn Đại từ điển
tiếng Việt, định nghĩa về sự thật như sau: “Cái có thật, có xảy ra: ước mơ đã
thành sự thật, không nói đúng sự thật, bưng bít sự thật” [1].

Sự thật và giả dối qua nhận thức của Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-that-va-gia-doi-qua-nhan-thuc-cua-phat-giao.html



Do vậy, sự thật thì không ai có thể làm cho sự thật bị khác đi, bị mất đi cái bản
chất “thật” của nó. Trong cuộc sống, người ta có thể dùng nhiều cách bóp méo
sự thật, xuyên tạc sự thật, như bản chất của sự thật thì không thể tác động thay
đổi được.

Chẳng hạn các sự thật trong khoa học được kiểm tra bằng cách quan sát hết
sức cẩn thận và nó được lập đi lập lại nhiều lần, thông qua các phương pháp
khác nhau, phòng thí nghiệm…để khẳng định nó một cách chính xác nhất, đúng
nhất và bằng chứng đó thể hiện kết quả của sự thật đã được kiểm nghiệm.

Sự thật luôn phản ánh cái tất yếu quan hệ trực tiếp giữa con người với xã hội, tự
nhiên một cách mật thiết. Con người luôn tìm kiếm sự thật về bản thân mình
như thế nào và nó từ đâu xuất hiện, cũng như con người tìm kiếm về những nhu
cầu của cuộc sống để phục vụ cho đời sống, nên con người có nhu cầu cần thiết
để tìm kiếm nó thì mối quan hệ đó mang đến sự thật đến đó.

Con người luôn luôn tạo ra cho mình những cơ hội tốt để phù hợp với sức sống
bằng cách chọn lựa những đối tượng phù hợp với bản thân mình trong quá trình
phát triển tạo ra sản phẩm. Con người lấy thân thể mình làm phương tiện trong
quá trình lao động để nhận thức ra sự thật về bản thân mình, cho nên con người
tìm kiếm, chọn lựa đối tượng phù hợp để sinh sống biểu hiện bằng các phương
tiện lao động trong xã hội.

Lao động là tất yếu, bởi lao động là nhu cầu, phương tiện, mục đích hướng đến
để con người nhận thức, sáng tạo ra một cách hiện thực. Lao động làm cho các
mối quan hệ trực tiếp giữa con người và các đối tượng được bộc lộ cái tất yếu
trong việc biến vật này thành vật kia. Do đó, con người không chỉ bộc lộ bản
thân mình qua lao động, mà còn bộc lộ trong từng sản phẩm mà con người tạo
ra, sản phẩm được tạo ra có chất lượng như thế nào, hình dáng ra sao, thì con
người sẽ hiện thực như thế đó.

Con người sẽ hiểu được bản thân mình bằng sự thật thông qua lao động để lại
trong sản phẩm mà con người làm ra. Song, con người luôn luôn suy nghĩ sự
thật hiện hữu trong tự nhiên, xã hội và bản thân con người là sự thật, nên trong
quá trình sản xuất, lao động, con người đã cố gắng xây dựng và phát triển
nhằm cải tạo thế giới, cải tạo đời sống xã hội, làm cho sự thật hiện hữu.

Tuy nhiên, sự hiện hữu của vật chất như nhà cửa, đền đài, sinh vật, con
người…mà tất cả trong chúng ta tin chắc rằng đó là sự tồn tại có thật trong thế
gian, không một ai có thể phủ nhận, hoài nghi về sự tồn tại của nó. Mặc dù vậy,
những người theo chủ nghĩa hoài nghi triết học (philosophical skepticism), như
Pyrrho người xứ Elis cho rằng người ta chỉ sống trong thế gian hiện tượng không

Sự thật và giả dối qua nhận thức của Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-that-va-gia-doi-qua-nhan-thuc-cua-phat-giao.html



thể khẳng định đâu là chân lý.

Cũng tương tự như Descates nhà toán học, triết học người Pháp thế kỷ 17, ông
đã hoài nghi về sự phân biệt giữa đâu là sự thật và đâu là giấc mơ của con
người. Sự hoài nghi đó, liệu rằng có giống sự hoài nghi của Trang Chu, một triết
gia người Trung Quốc cổ đại, nằm mơ thấy mình hoá thành con bướm hay mình
là con bướm nằm mơ thấy hoá thành Trang Chu?

Cho nên cuộc sống đời thường từ vật chất đến tinh thần trong thế giới hiện
tượng mà con người còn không phân biệt được giữa sự thật hay giấc mơ đó;
nhưng dưới nhận thức của Phật giáo, điều đó đã được đức Phật trình bày qua
lăng kính thuyết Thập nhị nhân duyên hết sức sâu sắc.

Sự tương hợp của các vật chất cấu thành thế giới, con người, nhà cửa, đền
đài…đều có tính sinh diệt và bản chất của nó là vô thường, con người vẫn nằm
trong sự mê lầm mộng tưởng và tưởng đó là một sự thật tuyệt đối, mặc dù họ
thấy rằng họ đang hạnh phúc trong vật chất hay tinh thần.

Đức Phật không phê phán mọi thứ ở thế gian, nhưng đức Phật chỉ cho chúng ta
nhận thức cuộc đời một cái sâu sắc về cái mà người thế gian gọi nó là sự thật.
Đức Phật chỉ nói những sự thật sau khi Ngài cảm nghiệm và quan sát kỹ cuộc
đời, đem đến cho con người một thái độ sống như thật, an tịnh, hỷ lạc và giải
thoát thật sự, không phải là một sự giả tạo của thế gian hằng suy nghĩ mong
đợi.

Sự thật và giả dối qua nhận thức của Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-that-va-gia-doi-qua-nhan-thuc-cua-phat-giao.html



Một sự thật của cuộc sống được Ngài tuyên thuyết đóng một vai trò hết sức
quan trọng, là nền tảng của giáo lý Phật giáo, đó là một sự thật về Bốn Thánh
đế, hay con đường đưa đến sự tận diệt của khổ và chứng được thực tại. Trong
kinh Tương Ương V, đức Phật đã khẳng định: “Bốn Thánh đế, này các Tỳ kheo,
là như thật, không ly như thật, không khác như thật. Do vậy được gọi là Thánh
đế”.

Song, nhiều người lại không chấp nhận một sự thật và có thái độ cho rằng “khổ”
theo Phật giáo là tiêu cực, yếm thế, bi quan, nhưng chúng ta phải hiểu rằng, sự
tuyên bố về sự thật của nó được cảm nghiệm qua cuộc đời và đó là một nhận
thức, chứ không phải là sự bi quan hay lạc quan;

Tích cực hay tiêu cực, chúng ta chỉ có thể phê phán, nhận thức nó đúng hay sai,
có phù hợp với cuộc sống hay không, nó thuộc về nhận thức, đánh giá cuộc
sống, còn lạc quan hay bi quan là thuộc về thái độ sống của con người.

Chính vì con người không nhận thức được sự thật của cuộc sống, con người lấy
cái giả làm cái chân, nên đưa đến những cuộc tranh giành, đấu đá, tàn sát lẫn
nhau và tệ hơn nữa là bóp méo sự thật trở thành cái giả dối, cái giả dối không
còn là giả dối nữa mà nó ngang nhiên trở thành cái “sự thật” được nguỵ tạo từ
cái giả dối bởi những người “ảo thuật” của cuộc sống.

Vì vậy, điều mấu chốt là chúng ta nhận thức được sự thật để giáo dục con người
cùng sáng tạo ra những nhu cầu sinh sống hỗ trợ cho nhau trong cuộc sống và
đặc biệt là nhận thức được sự giả dối tiềm tàng bên cạnh cái tất yếu của sự thật
trong cuộc sống hiện thực.

2. Nhận thức về sự giả dối trong cuộc sống

Sự giả dối là chối bỏ mối quan hệ trực tiếp, là lề trái của sự thật. Nếu sự giả dối
không hiện diện trực tiếp trong cuộc sống, thì sự thật con người trở thành đối
tượng sinh sống của nhau đã không bị phũ phàng. Tuy nhiên, không phải lúc
nào con người cũng phát hiện ra được sự giả dối ngay trong cuộc sống của
mình. Bởi sự giả dối được che đậy một cách tinh vi nên con người khó nhận thức
được đâu là giả dối, đâu là sự thật.

Vậy, giả dối là gì? giả dối đã được các tác giả cuốn Đại từ điển tiếng Việt của
Nguyễn Như Ý (chủ biên) khái niệm như sau: “Nghĩa thứ nhất, tt: không phải
thật nhưng làm ra vẻ giống như thật: hàng giả, đạo đức giả, giả cách, giả dạng,
giả dối, giả định, giả đi, giả hiệu, giả hình, giả lờ, giả tảng, giả tạo, giả thuyết,
giả trá, giả vờ. Nghĩa thứ 2, đgt: Làm như thật để người khác tưởng là thật; …”
[2].

Sự thật và giả dối qua nhận thức của Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-that-va-gia-doi-qua-nhan-thuc-cua-phat-giao.html



Do vậy, sự giả dối là mặt đối lập với cái sự thật, mâu thuẫn nhau, như lại không
thể tách rời nhau. Nếu sự giả dối không được phát hiện thì nó sẽ không là giả
dối và người ta cho rằng đó là một sự thật, nhưng thực tế nó là một sự giả dối.
Nếu sự giả dối không xuất hiện phổ biến đến mức đặt người khác vào tình thế
nguy hiểm thì sự giả dối sẽ chưa được nhận thức. Chính sự che đậy bằng những
chuẩn mực nên những chuẩn mực làm cho giả dối không ngừng gia tăng.

Những điều giả dối mà ai cũng biết thì nó trở nên thừa nên giả dối chỉ khi nó
chưa được nhận thức đầy đủ do bị che đậy bằng chuẩn mực. Sự giả dối chỉ có ở
những người có chuẩn mực nhưng người có chuẩn mực có thể không giả dối.
Chuẩn mực trở thành đối tượng của sự giả dối.

Theo quan điểm nhận thức của Phật giáo cái “giả” là cái hư vọng và không thật
có: “Giả có nghĩa là mượn. Các pháp đều không có thực thể, mượn các vật khác
mà có, do vậy gọi là giả. Như mượn các uẩn mà có chúng sinh, mượn cột kèo
mà có nhà cửa. Do vậy, giả có nghĩa là hư vọng và không thật” [3].

Còn theo Luận Thành Thực, phẩm Giả danh tướng cho rằng tất cả các pháp đều
do nhân duyên sinh, nên tất thảy đều là giả, bao gồm: 1. Nhân thành giả; 2.

Sự thật và giả dối qua nhận thức của Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-that-va-gia-doi-qua-nhan-thuc-cua-phat-giao.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/


Tương tục giả; 3. Tương đãi giả. Cho nên, chỉ có cái thực tướng của các pháp tức
là cái “không” mới là sự chân thật. Đối với các nhà Luật học thì giả dối là một
trong những điều cấm kỵ của giới luật, cụ thể là điều giới thứ tư trong ngũ giới
cấm: “Chỉ năm giới cấm: Sát sinh, trộm cắp, tà dâm, vọng ngữ, uống rượu” [4].

Giả dối là điều người ta không muốn mong đợi sự hiện diện của nó trong cuộc
sống, như nó lại thường hay hiện diện bên cạnh chúng ta và theo chúng ta như
hình với bóng, biểu hiện cho những hành động của sự giả dối được bộc lộ qua
những hành vi như nói lưỡi đôi chiều, nói lời hung ác, chuyện không nói có,
chuyện có nói không, lộng giả thành chân, biến chân thành giả…sự biến thiên
của giả dối đã làm cho con người đảo lộn, thay đổi, hầu như không có lối thoát.

Sự giả dối không còn hiểu trên mặt lý thuyết, mà nó đã trở thành lối sống hằng
ngày của những hành động giả dối trong xã hội. Sự giả dối đã làm đảo lộn mọi
thứ trong cuộc sống, kể cả cái sự thật đã bị những người “ảo thuật” cuộc đời
làm cho nó không còn là sự thật.

Điều đó, càng được nhận thấy rõ qua các hiện tượng xuất hiện trên không gian
mạng, trong đó cho thấy rõ sự giả dối của mạng truyền thông bẩn hiện nay đã
có xu hướng tấn công Phật giáo với những ý đồ làm cho cái sự thật thành cái giả
dối, nhằm mục đích thu lợi, chống phá, gây chia rẽ nội bộ Phật giáo, làm mất đi
sự đoàn kết của Tăng già Phật giáo, sự tôn nghiêm của Giáo hội, sâu xa hơn nữa
là ảnh hưởng đến đời sống xã hội của quần chúng nhân dân.

Sự đấu tranh giữa các mặt đối lập hiện nay nó diễn ra hết sức phức tạp, khốc
liệt, đến độ mà con người không còn nhận thức được sự thật bởi chính cái giả
dối tạo ra. Nếu mục đích không mang đến cái lợi sở hữu, thì mục đích trở thành
vô nghĩa nên nó chỉ có ý nghĩa khi kiếm được lợi lộc bằng những mục đích mà
họ tạo ra. Khi đó nó trở thành là đối tượng của sự giả dối để được hưởng lợi từ
những mục đích đó.

Do vậy, khi có một “hiện tượng lạ” xuất hiện, nó đã tạo ra một sự nhầm lẫn,
phao tin nhảm để gieo rắc sự hoang mang giữa cái thật và cái giả, làm cho nó
trở nên phức tạp và ngày càng lún sâu vào tranh luận, phê phán, phỉ báng lẫn
nhau, bất đồng quan điểm giữa tư tưởng những người theo Phật giáo, giữa chính
và tà.

Chất xúc tác đó được tạo ra bởi những kẻ “ảo thuật” của cuộc sống, làm cho sự
giả dối bùng phát, mà theo sau nó là tranh đấu giữa hai luồng quan điểm cũ và
mới, đặc biệt là Phật giáo đã trở thành nạn nhân của sự công kích lẫn nhau.

Sự thật và giả dối qua nhận thức của Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-that-va-gia-doi-qua-nhan-thuc-cua-phat-giao.html

https://thuvienhoasen.org/a40502/tang-gia-chua-han-la-tang-bao


Chính vì vậy, chúng ta nên nhận thức rằng các tổ chức Phật giáo, cốt lõi của nó
đều xây dựng trên nền tảng của đạo Phật, lấy những giá trị cốt lõi của sự giác
ngộ, giải thoát làm chân lý, làm sự thật cho quá trình truyền bá chính pháp.
Nhiều người đã đặt ra câu hỏi tại sao chúng ta lại biến cái sự thật, cái chân lý
của Phật giáo trở thành cái giả dối được tạo dựng bằng bàn tay của những kẻ có
ý đồ giả dối?

Tại sao chúng ta lại biến giá trị giác ngộ của đạo Phật trở thành mục tiêu chính
trị? Bởi chính chúng ta làm cho sự đoàn kết hoà hợp Tăng già không còn là giá
trị thiêng liêng của Phật giáo đồ, mà lẽ ra chính chúng ta ngày nay cần phải ra
sức bảo vệ những giá trị thiêng liêng của Phật giáo trước sự công kích, phá hoại,
làm xấu đi hình ảnh Phật giáo. Phải chăng đó là một cái “tội”, tội với dân tộc,
với đất nước, với chính Phật giáo? Cố Hòa thượng Thích Trí Thủ - Chủ tịch Hội
đồng Trị sự nhiệm kỳ I đã từng phát biểu:

“…Vì sự xương minh Đạo pháp và lợi ích của dân tộc, mọi người chúng
ta phải một lòng đoàn kết hoà hợp, đừng vì những dị biệt mà quên đi
hoài bão thống nhất Phật giáo của các bậc tiền bối, làm như thế sẽ có
tội với lịch sử và dân tộc” [5].

Do đó, sự nhận thức về sự thật và sự giả dối, chính và tà lẫn lộn như hiện nay là
một nhiệm vụ hết sức quan trọng đối với người Phật tử. Đứng trước những luồng
thông tin trái chiều, hướng dư luận đến một khoảng không gian tối của Phật
giáo, được dàn dựng, cắt ghép, chỉnh sửa, chao chuốt hình ảnh…, nhằm tạo ra
một chiều kích công phá để bôi nhọ Phật giáo, chúng ta nên hết sức bình tĩnh
và nhận thức một cách sáng suốt trên tinh thần giáo lý của đức Phật đã dạy để
nhận thức được đâu là sự thật và đâu là giả dối.

Mặc dù, sự giả dối, nguỵ tạo có tinh vi đến đâu và nó thay đổi sắc thái muôn
màu, nhưng bản chất của nó cũng chỉ là sự giả dối và cũng sẽ bị loại trừ. Vấn đề
được đặt ra ở đây, đó chính là tinh thần đoàn kết của Phật giáo, tình yêu của
người Phật tử đối với Phật giáo có thiết tha hay không?

Có thể hiện một “tình yêu” mãnh liệt, chắc chắn vào con đường lý tưởng chân
thật của đức Phật hay không? Có tình yêu bất tử vào người “sứ giả Như Lai” hay
không? Một người có tình yêu bất tử với con đường lý tưởng đã chọn, thì không
thể lay chuyển trước những làn sóng xuyên tạc, bôi nhọ, phá hoại của những kẻ
“ảo thuật” cuộc sống, làm cho sự thật, niềm tin trở thành sự giả dối.

Do vậy, mỗi người chúng ta phải có nhiệm vụ, trách nhiệm, vai trò trong sứ
mệnh bảo vệ chính pháp trước những tác động tiêu cực hiện nay, đặc biệt là

Sự thật và giả dối qua nhận thức của Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-that-va-gia-doi-qua-nhan-thuc-cua-phat-giao.html



nhận thức được bản chất của sự thật, xoá bỏ cái giả dối, cái tà kiến, mà những
người “ảo thuật” cuộc sống, những kẻ theo “chủ nghĩa cơ hội” đã tạo ra trong
xã hội.

Tóm lại, trong cuộc sống con người cái tất yếu của sự thật vì chưa nhận thức
được đầy đủ nên sự giả dối vẫn xuất hiện, chi phối đến mọi hoạt động sống của
con người. Nếu tất cả chúng ta, không phân biệt là tôn giáo, nhà nước, gia đình,
xã hội sống bằng sự thật, chân chính thì tất yếu sẽ tồn tại, còn những tổ chức
nào nuôi dưỡng, dung túng cho sự giả dối tất yếu cũng bị xoá bỏ.

Người sống bằng sự thật, thì sẽ trân quý những giá trị trong từng sản phẩm của
họ làm ra giúp ích cho xã hội, bằng tất cả trách nhiệm, tình yêu của một con
người với sự đoàn kết, yêu chuộng hoà bình, thì ngược lại kẻ giả dối sẽ cảm
thấy tội lỗi, cắn rứt lương tâm, đau khổ, vì sống không trung thực mang đến cho
nhân loại sự đau khổ, phiền não, đấu tranh.

Sự nhận thức đúng đắn đâu là sự thật và đâu là sự giả dối, nguỵ tạo sẽ giúp cho
chúng ta có một cái nhìn chính xác về cuộc sống và sống như thế nào để không
bị cái giả dối đánh lừa, khiến chúng ta trở thành nạn nhân của sự giả dối.

Đặc biệt là nhận thức dưới góc độ của Phật giáo trong giai đoạn hiện nay, để
phân biệt rõ chính – tà, thật – giả, đúng chính pháp và không đúng chính pháp
trong thế gian trần tục. Con người được sinh ra không mang thân phận của kẻ
nô lệ nhưng sự hèn nhát làm cho bản thân trở thành nô lệ của tất cả.

Tác giả: TT.TS.Thích Lệ Quang Trưởng Ban Giáo dục Phật giáo quận Tân Bình,
Tp.HCM ***

TÀI LIỆU THAM KHẢO:

1. HT. TS. Thích Trí Quảng, PGS.TS. Võ Văn Sen và TT. TS. Thích Nhật Từ (chủ
biên), Giáo hội Phật giáo Việt Nam: 35 năm hình thành và phát triển, NXB. Hồng
Đức, 2016.

2. Nguyễn Như ý (chủ biên), Nguyễn Văn Khang, Vũ Quang Hào, Phan Xuân
Thành, Đại từ điển tiếng Việt, NXB. Đại học Quốc gia TP. HCM, 2011.

3. Phân viện Nghiên cứu Phật học, Từ điển Phật học Hán – Việt, NXB. Khoa học
xã hội, 2012.

4. Thích Chơn Thiện, Phật học khái luận, NXB. Thành phố. Hồ Chí Minh, 1999.

5. Viện Nghiên cứu Phật học Việt Nam, Đại tạng kinh Việt Nam Nam truyền,
Tương ương bộ, tập 2, NXB. Tôn giáo, 2013.

Sự thật và giả dối qua nhận thức của Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-that-va-gia-doi-qua-nhan-thuc-cua-phat-giao.html



CHÚ THÍCH:

[1] Nguyễn Như ý (chủ biên), Nguyễn Văn Khang, Vũ Quang Hào, Phan Xuân
Thành (2011), Đại từ điển tiếng Việt, NXB. Đại học Quốc gia TP. HCM, tr. 1406.

[2] Nguyễn Như ý (chủ biên), Nguyễn Văn Khang, Vũ Quang Hào, Phan Xuân
Thành (2011), Đại từ điển tiếng Việt, NXB. Đại học Quốc gia TP. HCM, tr. 614.

[3] Phân viện Nghiên cứu Phật học (2012), Từ điển Phật học Hán – Việt, NXB.
Khoa học xã hội, tr.442.

[4] Phân viện Nghiên cứu Phật học (2012), Từ điển Phật học Hán – Việt, NXB.
Khoa học xã hội, tr.792.

[5] Trích lời phát biểu của cố HT Thích Trí Thủ trong Giáo hội Phật giáo Việt
Nam: 35 năm hình thành và phát triển, NXB. Hồng Đức, 2016.

Sự thật và giả dối qua nhận thức của Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-that-va-gia-doi-qua-nhan-thuc-cua-phat-giao.html


