
Theo Phật xuất gia truyền thừa Phật pháp
ISSN: 2734-9195   23:58 22/04/2020

I. Ngược dòng lịch sử:

Vào năm 623 trước Công nguyên, tại vườn Lâm Tỳ Ni gần thành Ca Tỳ La Vệ,
hiện nay là vùng biên giới giữa Nepan và Ấn Độ, đức Phật Thích Ca đã Giáng
sinh có tên là Tất Đạt Đa, là một vị Thái tử con vua Tịnh Phạn và Hoàng hậu Ma
Da đang trị vì một vương quốc nhỏ của bộ tộc Thích Ca.

Năm lên mười tuổi, nhân ngày lễ Tịch điền, Thái tử theo vua cha Tịnh Phạn ra
đồng xem dân chúng cày cấy. Cảnh xuân, mới nhìn qua, thật là đẹp mắt, nhưng
tâm hồn của Thái tử không phải là một tâm hồn hời hợt, xét đoán nông nổi. Trái
lại, Ngài nhìn sâu vào trong cảnh vật và đau đớn nhận thấy rằng cõi đời không
đẹp để an vui như khi mới nhìn qua. Ngài thấy người nông phu và trâu bò phải
làm việc cực nhọc dưới ánh nắng thiêu đốt, để đổi lấy bát cơm, nắm cỏ. Chim
chóc tranh nhau ăn tươi, nuốt sống côn trùng đang giãy giụa trên những luống
đất mới cày. Cũng trong lúc ấy, trong bụi rậm người thợ săn đang nhắm bắn
những con chim, trong khu rừng gần đó, những con hổ báo đang rình bắt người
thợ săn. Thật là một cảnh tương tàn tương sát, không phút giây nào ngừng! Chỉ
vì miếng ăn để sống mà người và vật dùng đủ mọi phương kế để giết hại lẫn
nhau không biết gớm. Ngài nhận thức rõ ràng rằng sự sống là khổ.

Theo Phật xuất gia truyền thừa Phật pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/theo-phat-xuat-gia-truyen-thua-phat-phap.html



 Một lần khác, Ngài xin phép

vua cha đi dạo ngoài bốn cửa thành để được tiếp xúc với thần dân. Ra đến cửa
Ðông, Ngài gặp một ông già tóc bạc, răng rụng, mắt mờ, tai điếc, lưng còng,
nương theo cây gậy lần từng bước ngập ngừng như sắp ngã. Ðến cửa Nam, Ngài
thấy một người ốm nằm trên cỏ, đang khóc than rên siết, đau đớn vô cùng. Ðến
cửa Tây, Ngài trông thấy một cái xác chết nằm giữa đường, ruồi nhặng bu bám,
trương phình lên, trông rất ghê tởm. Ba cảnh khổ già, bệnh, chết, cộng thêm
cảnh tượng tương tàn trong cuộc sống mà Thái tử đã chứng kiến hôm lễ Tịch
điền, khiến Ngài đau buồn, thương xót chúng sinh vô cùng. Rồi Ngài ra cửa Bắc,
gặp một vị tu sĩ tướng mạo nghiêm trang, điềm tĩnh thản nhiên như người vô sự
đi ngang qua đường. Thái tử trong lòng nảy sinh một niềm cảm mến đối với vị
tu sĩ. Ngài vội vã đến chào và hỏi về ích lợi của sự tu hành. Vị Sa môn đáp: “Tôi
tu hành là quyết dứt bỏ mọi sự ràng buộc của cuộc đời, cầu thoát khổ, viên
thành chính giác để phổ độ chúng sinh đều được giải thoát.” Lời đáp đúng với
hoài bão mà Thái tử đang ấp ủ bấy lâu, nên Ngài vui mừng khôn xiết. Ngài liền
trở về hoàng cung xin vua cha cho mình xuất gia. Vua Tịnh Phạn không đồng ý.

Theo Phật xuất gia truyền thừa Phật pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/theo-phat-xuat-gia-truyen-thua-phat-phap.html



Thái tử bèn yêu cầu vua cha 4 điều, nếu vua giải quyết được thì Ngài hoãn việc
đi tu, để trở lại lo chăm dân, trị nước. Bốn điều đó là:

1. Làm sao cho con trẻ mãi không già; 2. Làm sao cho con khoẻ mãi không
bệnh; 3. Làm sao cho con sống mãi không chết; 4. Làm sao cho mọi người hết
khổ.

Vua cha vô cùng bối rối, không giải quyết được điều nào cả và khi biết được ý
định xuất gia của Thái tử, Vua Tịnh Phạn lại càng lo sợ, lại tìm hết cách để ngăn
cản, ràng buộc Ngài trong “cung vui”. Nhưng một khi Thái tử đã quyết thì không
có sức mạnh gì ngăn trở được Ngài. Thái tử nuôi dưỡng quyết tâm từ bỏ gia
đình, xuất gia cầu đạo.

II. Chí nguyện xuất gia cầu giải thoát

Khi chúng ta quyết định đi tu rời bỏ cõi hồng trần, cạo bỏ râu tóc là một sự
chuyển đổi từ một người phàm tục trở thành người tu hành, xuất gia theo đạo
Phật.

Khi một người phát tâm xuất gia, không đơn thuần là ra khỏi ngôi nhà thế tục,
mà là xuất cái phiền não ra khỏi cơ thể của mình. Râu, tóc là tượng trưng cho sự
phiền não của con người. Khi người ta thức đêm, suy nghĩ thì râu tóc hay mọc
dài ra. Vì vậy, khi xuất gia, cạo đi râu tóc là chúng ta gạt bỏ phiền não, cao hơn
nữa là ra khỏi ngôi nhà của tam giới, đạt được liễu sinh thoát tử. Cho nên trong
kinh Phật dạy: “Cạo bỏ râu tóc, đắp áo cà sa, xuất gia từ bỏ gia đình, sống
không nhà cửa”. Đây là giai đoạn thứ 1 trên con đường tu tập của đạo Phật. Vì
vậy trong Luật Tỳ Ni Nhật dụng Thiết Yếu có nói bài kệ cạo râu tóc:

Phiên âm Thế trừ tu phát Đương nguyện chúng sinh, Viễn ly phiền não, Cứu
cánh tịch diệt.

Dịch âm Cạo bỏ râu tóc trên thân, Cầu cho tất cả chúng sinh, Xa lìa các loại
phiền não, Đạt được niết bàn bình an.

Qua lời dạy trong đoạn kinh này: “Cạo bỏ râu tóc, đắp áo cà sa”. Đây là lời dạy
dứt bỏ cuộc sống thế tục để cắt các duyên bên ngoài, không trang điểm làm
đẹp, phải làm cho mình xấu xí, ăn mặc thì không được chải chuốt, mặc phải
bằng những vải thô xấu, hình ảnh bên ngoài phải phá và dẹp bỏ cái đẹp đẽ của
trần gian khiến cho mọi người không còn để ý đến mình thì mới dễ dàng tu
hành.

Người xuất gia phải tự mình tháo gỡ ràng buộc, dần dần thoát ly biển khổ, xả bỏ
lợi danh cám dỗ, chỉ có một lòng tầm cầu chân lý giải thoát tối thượng. Xuất gia

Theo Phật xuất gia truyền thừa Phật pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/theo-phat-xuat-gia-truyen-thua-phat-phap.html



là việc làm siêu trần thoát tục, luôn phải tỉnh thức nội tâm, tham học cầu tiến,
giải trừ cho được cái khổ sinh già bệnh chết, tiêu trừ cho được mê hoặc, thăng
cao quả vị chứng đắc. Làm được như vậy thì việc xuất gia mới tích cực đối diện
với cuộc đời. Vì vậy, Phật dạy người xuất gia chẳng để râu tóc, dưỡng hạnh đầu
đà, vì riêng biệt tướng tăng, tục, như tướng tăng chẳng thành thì đồng người
tục. Tăng tục đã riêng, thì chỗ làm tự chẳng đồng với thế tục. Nên phải nguyện
cùng tất cả người cạo râu tóc, đồng nguyện đồng hành, “xa lìa phiền não” đến
“rốt ráo vắng lặng” vậy.

Cho nên những vị tu sĩ Phật giáo nào chấp nhận giới hạnh này thì mới trở thành
người tu sĩ Phật giáo, còn không chấp nhận giới hạnh này thì không thể nào
thành Thánh Tăng, Thánh Ni được. Cho nên tăng đều phải cạo bỏ râu tóc, còn ni
chỉ cạo bỏ tóc mà thôi.

III. Giới hạnh xa lìa trần cấu

Người xuất gia cần lấy Phật pháp, đạo đức làm vệ sĩ, để có thể chống được sự
tấn công của chủ nghĩa hưởng thụ, của các cám dỗ và cạm bẫy trong đời. Thực
tập chính niệm sẽ giúp cho chúng ta đạt được sự niết bàn tức là niềm an vui cao
nhất. Tu đủ giới đức, thực tập thiền định, phát triển trí tuệ thì sự giác ngộ sẽ có
mặt, Niết bàn sẽ được chứng đắc. Đó là sự thật chắc chắn.

Theo Phật xuất gia truyền thừa Phật pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/theo-phat-xuat-gia-truyen-thua-phat-phap.html



Chúng ta phát tâm đi tu và đã nguyện giải thoát những trói buộc của thế tục
hay thế gian, nên đi tu là xuất thế, là thoát tục chứ không phải việc tầm thường
dễ làm. Nếu không vì ý nguyện xuất thế thì chúng ta đã sống ngoài đời, chính
sự phát nguyện đó nên mới vào đạo, tập cuộc sống thoát khỏi những tập khí trói
buộc của thế gian.

Xuất gia không có nghĩa là sự trốn chạy cuộc đời, không có nghĩa là từ bỏ cuộc
sống hiện tại và lẩn trốn mọi ràng buộc. Mà xuất gia cũng có nghĩa là bắt đầu
cho một chặng đường mới càng nhiều thử thách và khó khăn hơn. Cho nên trên
bước đường tu, sơ tâm nhập đạo, phải làm cho tâm đứng yên, đừng cho tâm
khởi theo vọng trần. Nói cách khác, chúng ta tu thiền định trước và tu quán sau.

Cái khó khăn của người xuất gia chúng ta là đối duyên xúc cảnh, những thói
quen, những cảm xúc hay những trạng thái tình cảm khi còn tại gia lại nổi dậy.
Điều đó được đức Phật nói rõ trong kinh Catuma (Trung Bộ kinh): “Người đi ra
biển có bốn sự sợ hãi, đó là sợ sóng, cá sấu, nước xoáy và cá dữ”. Cũng vậy,
người xuất gia có 4 điều phải đối mặt đó là: phẫn nộ, tham ăn, năm dục, sắc
đẹp của người khác giới.

Sống trong một thế giới đầy nhiễm ô, chúng ta mãi bận rộn chạy theo những
khát vọng, ham muốn lợi danh, mãi đắm chìm trong cái vòng luẩn quẩn của khổ
đau, buồn vui rồi sợ hãi,… Để rồi có một ngày, trong giây phút tĩnh lặng hiếm
hoi của nội tâm, phút giây chính niệm tỉnh giác, chúng ta mới chợt nhận ra
rằng: Vậy mỹ nữ là hòm chôn tuấn kiệt Dĩa dầu hôi là mả chúng thiêu thân Bã
vinh hoa là ngục nhốt tinh thần Mồi phú quý là mồ trang sĩ hoạn.

Trong Kinh Pháp Hoa, Phật đã nói: “Tam giới vô an, du như hỏa trạch”, nghĩa là
ba cõi đều không an ổn, giống như ngôi nhà lửa thôi. Khi nhận định sâu sắc lời
dạy này, chúng ta cảm thấy nhàm chán, muốn xuất ly ra khỏi những khổ đau
đó. Như một người lữ khách quay về với cố hương, về bên chân Phật, chúng ta
xuất gia từ bỏ gia đình, sống không gia đình. Phát nguyện đem hết tâm trí của
mình cống hiến cho chúng sinh để bù đắp những lỗi lầm, những tháng ngày vô
ích; trả hết những món nợ ân tình mà ta đã vay mượn của cuộc đời. Tưởng rằng
chúng ta sẽ thực hiện cái tâm nguyện đó một cách trọn vẹn và đầy đủ, nhưng
thực tế đường tu học Phật pháp cũng lắm gian nan. Chính đức Phật cũng từng
nói: “Vui hạnh xuất gia khó”.

Cho nên Ngài quyết chí vào khổ hạnh lâm tu theo hạnh đầu đà sáu năm. Tuy cả
hai, Xả Phú và Xả Thân đã kinh qua mười một năm cần mẫn nhưng cũng chỉ đủ
công năng khai phá nghĩa mầu Trung Đạo qua tiếng đàn của kỹ nữ giang hồ.
Kết tọa cụ bằng cỏ dưới gốc cây bồ đề, nhìn xuống dòng Ni Liên Thuyền, sau khi
tắm rửa mát mẻ, uống bát sữa của nàng Tu Xà Đề dâng cúng, Thái tử đã ném

Theo Phật xuất gia truyền thừa Phật pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/theo-phat-xuat-gia-truyen-thua-phat-phap.html



chiếc bình bát xuống dòng sông Ni Liên Thuyền lập nguyện. “Nay ngồi đây truy
tìm đạo lý, nếu không chứng vô thượng chính đẳng giác, quyết không đứng lên,
nguyện này thành bình bát kia phải trôi ngược dòng sông”. Bình bát này đã trôi
nghịch dòng, ngài thấy và không nhặt lên, (Thầy trò Đường Tăng còn giữ bình
bát vàng của vua Đường trao như là một kỷ vật nên đã đến đất Phật nhận được
kinh cũng như không, vì không có chữ, đến khi dâng hiến tất cả mọi công đức
và những gì mình có được, làm vốn liếng cho tất cả chúng sinh gieo duyên cùng
Tam Bảo mới nên ngôi Chính giác). Và đức Phật dạy trong Kinh Hoa Nghiêm
rằng: “nhất thiết duy tâm tạo”. Tâm tạo nên Phật, Bồ tát, Thánh Hiền và cũng
tạo nên ma quỷ. Chúng ta cần hiểu ý này để ứng dụng trong cuộc sống.

Để tìm được môi trường lý tưởng, biết bao người đã luống công vô ích. Vì vậy
chúng ta cần phải biết sống tùy duyên với thực tại, cố gắng đem hết tâm huyết
để xây dựng hội chúng hiện hữu, giữ tâm luôn thư thái để vững bước trên đạo lộ
tối thắng an tịnh mà chúng ta đã chọn.

Chúng ta ngày nay là chọn được cho mình một môi trường, một vị thầy sáng và
một Tăng thân có chung lý tưởng, đồng hướng đến đời sống phạm hạnh. Môi
trường thích hợp cho người xuất gia không phải là rừng núi thiên nhiên đẹp đẽ,
hay đầy đủ tiện nghi vật chất mà là một môi trường giống như được miêu tả
trong bài kinh Khu Rừng Sừng Bò (Trung Bộ Kinh), tương đối hội đủ các điều
kiện thuận lợi đưa đến sự thăng tiến, thành công về phương diện tu tập tâm
linh. Và một hội chúng mà chúng ta có thể tin tưởng không một chút nghi ngờ,
đó là một hội chúng gồm đủ 6 yếu tố hay còn gọi là lục hòa, đó là: Sự hòa hợp
về chỗ ở (thân hòa đồng trú), sự hòa hợp về lời nói (khẩu hòa vô tránh), sự hòa
hợp về suy nghĩ (ý hòa đồng duyệt), sự hòa hợp về giới (giới hòa đồng tu), sự
hòa hợp về tri thức (kiến hòa đồng giải), sự hòa hợp về tứ sự (lợi hòa đồng
quân). Và với một rừng kinh sách, pháp môn, biết đâu là những điều căn bản để
tưới tẩm, dưỡng nuôi tâm bồ đề của người sơ tâm học đạo? Có bậc tôn túc trong
những thập kỷ trước đã thấy khó và từng thốt lên rằng:

Kinh văn rối rắm lạ thường Như là đêm tối không tường nông sâu.

Chính vì thế, người thầy đóng vai trò rất quan trọng. Đức Tổ sư từng dạy: “Làm
người xuất gia trước phải lựa thầy cho chân chính đặng ở cho lâu, không đặng
thay đổi hay lìa thầy sớm…”. Nhưng khổ thay, chúng ta chưa đủ trí để nhận biết
đâu là minh sư để chúng ta chọn.

Nhiều người đã xuất gia nhưng không lo tu học mà chỉ biết lo ăn uống, lo bảo trì
cái huyễn thân giả tạm này của mình, ít nghĩ đến người khác. Vì thế khi có ai
cản trở hay góp ý về việc ăn uống, thì người này liền phẫn nộ và bất mãn,
đường tu tập luôn bị đình trệ, khó phát triển về mặt tâm linh và dễ dàng rơi vào

Theo Phật xuất gia truyền thừa Phật pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/theo-phat-xuat-gia-truyen-thua-phat-phap.html



những lỗi lầm khi phải sống chung với hội chúng. Cho nên trong kinh đức Phật
thường dạy các đệ tử của Ngài: “phải biết tiết độ trong ăn uống” là vậy. Nhưng
hàng ngày chúng ta chẳng khác nào như một con chim bị nhốt lâu ngày trong
lồng, sống quá phụ thuộc vào thức ăn, nước uống do người nuôi đem lại, khi
được thả ra thì không bao giờ bay đi đến phương trời cao rộng, sống một cuộc
sống hạc nội mây ngàn mà chỉ quanh quẩn bên chiếc lồng, không từ bỏ được.
Cũng như thế, một người đã xuất gia từ bỏ gia đình sống không gia đình, là
những người tự nguyện, là những kẻ luôn đề cao đời sống giải thoát trong thanh
bần hơn sự trói buộc trong phú quý, suốt đời mơ những giấc mộng tuyệt vời,
luôn khinh bỉ tất cả những cái gì mà thế tục đề cao, thế mà lại dính mắc vào
việc ăn uống thì thật là hổ thẹn vô cùng, rốt cuộc thì cũng giống như con chim
kia cả đời không bao giờ tận hưởng được hương vị của tự do bay lượn trong bầu
trời bao la. Và một trong những khó khăn của người xuất gia là đối mặt với năm
dục (tài, sắc, danh, thực, thùy).

Để tiến tu trên con đường đạo nghiệp, đạt đến sự giải thoát hoàn toàn, chúng ta
phải dè chừng với năm dục. Và ngược lại chúng ta thực hành năm đức tính của
một người xuất gia: “một là phát tâm xuất gia, vì cảm bội Phật pháp; hai là hủy
bỏ hình đẹp, vì thích ứng pháp y; ba là cắt ái từ thân, vì không còn thân sơ; bốn
là không kể thân mạng, vì tôn sùng Phật pháp; năm là chí cầu đại thừa, vì hóa
độ mọi người”.

IV. Hoằng truyền chính pháp

Phật giáo được lưu truyền trong thế gian là nhờ hàng ngũ tăng sĩ, thêm một
người xuất gia chân chính thì thêm một sức mạnh hoằng pháp, làm cho Phật
pháp ngày thêm hưng thịnh. Phật pháp được hoằng truyền rộng rãi cùng là nhờ
sức mạnh của Tăng Bảo. Kinh Tán dương Công đức Tăng bảo cho thấy người
xuất gia có nhiệm vụ gìn giữ mạng mạch của Tam bảo, tiếp tục ngọn đèn trí tuệ
của chư Phật; Trong kinh có dạy: “Người đệ tử xuất gia là người có thể đảm
trách và kế tục Chính pháp của Như Lai ở đời sau”.

Trình độ dân trí ngày nay, kiến thức đa dạng, nhu cầu sống cũng phức tạp, đòi
hỏi việc hoằng pháp ngoài nội lực tu tập, còn cần kiến thức thế học (không nhất
thiết phải cần bằng cấp), cần phân biệt căn cơ đối tượng để áp dụng tâm lý
truyền đạt, trong Kinh Pháp Hoa phẩm Dược Thảo dụ có nói: “Giáo pháp của
Ngài như trận mưa lớn, tất cả các loại cỏ cây đều được thấm nhuần”. Một hoằng
pháp viên cũng thế, áp dụng giáo lý thế nào để mọi căn cơ thính chúng có thể
thẩm thấu. Trong kinh Tăng Chi, tập II, chương 5, phẩm Diệu Pháp, đức Phật nói
về năm đức của vị pháp sư: “Này Ananda, thật không dễ gì thuyết pháp cho
người khác. Để thuyết pháp cho người khác này Ananda, sau khi nội tâm an trú

Theo Phật xuất gia truyền thừa Phật pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/theo-phat-xuat-gia-truyen-thua-phat-phap.html



được năm pháp, mới nên thuyết pháp cho người khác. Thế nào là năm? Ta sẽ
thuyết pháp tuần tự; ta sẽ thuyết pháp với mắt nhìn vào pháp môn; ta thuyết
pháp với lòng từ mẫn; ta sẽ thuyết pháp không phải vì tài vật; ta sẽ thuyết pháp
không làm tổn thương cho mình cho người. Này Ananda, khi thuyết pháp cho
người khác cần phải suy nghĩ như vậy”. Đó là năm đức tính cao đẹp của một
giảng sư. Sở dĩ đức Phật không đề cập đến nội lực, vì chư Tăng đương thời đa
phần là Thánh Tăng. Nếu Ban Hoằng pháp hàng năm tổ chức những khóa tu bồi
dưỡng đạo lực song song bồi dưỡng nghiệp vụ thì việc truyền giảng sẽ có nhiều
kết quả hơn. Thân giáo, khẩu giáo và ý giáo toát hiện một nội tâm thanh tịnh
qua phong cách diễn đạt, cho dù không cần phải hài hước cũng làm cho thính
chúng hoan hỷ tươi vui, thấm nhuần đạo vị.

Cho nên, chúng ta muốn trở thành một vị Thánh Tăng và Thánh Ni thì phải có
một hình tướng của một bậc Thánh, nhờ hình tướng ấy khiến cho vua chúa và
những người có quyền thế nhìn thấy đều phải cúi đầu đảnh lễ. Hiện giờ, tăng, ni
không được mọi người tôn trọng cung kính là vì sống không đúng Phạm hạnh,
thường vi phạm các giới luật, sống không có oai nghi tế hạnh của một bậc
Thánh.

Tổ Quy Sơn đã dạy: “Phù xuất gia giả, phát túc siêu phương, tâm hình dị tục,
thiệu long thánh chủng, chấn nhiếp ma quân, dụng báo tứ ân, bạt tế tam hữu”.
Ngài Địa Tạng nguyện “địa ngục vị không thệ bất thành Phật, chúng sinh độ tận
phương chứng Bồ đề”. Ngài A Nan cũng từng tuyên thệ với đức Phật: “Ngũ trược
ác thế thệ tiên nhập Như nhất chúng sinh vị thành Phật Chung bất ư thử thủ nê
hoàn…”

Đó là tinh thần “thượng cầu Phật đạo, hạ hóa chúng sinh” của một bậc Ứng
Cúng, bố ma, phá ác gọi là Tỳ kheo.

Theo Phật xuất gia truyền thừa Phật pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/theo-phat-xuat-gia-truyen-thua-phat-phap.html



Trong lời tựa Hợp chú sách Thiền Lâm Bảo Huấn, Tịnh Tuệ cư sĩ có dẫn một câu
nói của cổ đức: “Xuất gia nãi đại trượng phu chi sự, phi tướng chi sở năng vi”.
Nghĩa là: “Xuất gia là việc làm của bậc đại trượng phu, chẳng phải là việc mà
hàng quan tướng (văn võ trong triều) có thể làm được”. Điều này cho thấy, xuất
gia là việc làm vô cùng trọng đại. Và, không thể xem thường người hảo tâm
xuất gia, người tự nguyện bắt tay vào việc làm trọng đại. Chúng ta hãy xem, có
văn quan nơi triều nội, nhiều người tinh tường “thiên kinh vạn điển”, thông thạo
“chước quỷ mưu thần” nhưng đã có được mấy ai chịu khó quán sát thực tướng
vạn pháp, cứu xét nguồn cội tự tâm để được “siêu phàm nhập thánh”. Võ tướng
ngoài trận mạc, lắm vị xông xáo giữa rừng gươm biển giáo, phá lũy đoạt thành
nhưng dễ gì tìm được người hùng lực: dập tắt lửa dữ sân hận, chặn đứng nước lũ
dục tham, phá vỡ hảo luỹ vọng chấp để vào thành trì Niết Bàn. Cho nên Tổ đức
đã không ngớt lời tán thán:

“Thiện tai! Đại trượng phu Năng liễu thế vô thường Xả tục thú Nê hoàn Công
đức nan tư nghì” (Lành thay! Đại trượng phu Rõ được đời vô thường, Bỏ tục
hướng Niết Bàn, Công đức khôn suy lường)

Ôi! Việc xuất gia đã được xem là việc làm trọng đại như vậy thì người hảo tâm
xuất gia, người được xưng tán là bậc Đại trượng phu, phải là người có lối hành
xử cao thượng tuyệt vời. Từ vị thế đó, chúng ta phải nỗ lực để hoàn thành sứ
mạng cao cả, cũng chính là tâm nguyện tự giác, giác tha, trước là hoàn thiện
nhân cách giải thoát tự thân sau là hoằng dương chính pháp, vì rằng ta không
thể cho cái mà ta không hề có. Tâm luôn hoan hỷ, chính niệm tỉnh giác, nghiêm

Theo Phật xuất gia truyền thừa Phật pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/theo-phat-xuat-gia-truyen-thua-phat-phap.html



trì giới luật. Đó là trách nhiệm lớn của người xuất gia, và là kim chỉ nam cho các
nhà hoằng pháp khi dấn thân vào đời. Đồng thời, đổi mới, sáng tạo trong sự
nghiệp hoằng dương chính pháp, trong phương thức hướng dẫn phật tử. Định
hướng pháp môn tu tập phù hợp với xã hội hiện đại, với mọi tầng lớp xã hội và
xiển dương đạo đức học Phật giáo góp phần xây dựng và làm đẹp nền đạo đức
xã hội. Tinh thần hoằng pháp của Phật giáo dưới mọi hình thức, chỉ cần biết hy
sinh lăn xả với tinh thần nhiệt huyết của tuổi trẻ và thích hợp với thời cơ.

Hoằng pháp từ thời đức Phật và thời đại công nghệ hiện nay, đức Phật sau khi
thành đạo, Ngài thành lập Tăng đoàn cũng không ngoài chủ đích là hoằng pháp.
Trước khi chư tăng lên đường hoằng pháp, trong Tương Ưng V, Tiên Đại Phẩm
19, 20, Ngài nhắn nhủ: “Hãy ra đi, các Tỳ kheo, đem lại sự tốt đẹp cho nhiều
người. Vì lòng từ bi hãy đem lại sự tốt đẹp, lợi ích và hạnh phúc cho chư Tiên và
nhân loại. Mỗi người hãy đi một ngả. Này hỡi các Tỳ kheo, hãy hoằng dương
giáo pháp, toàn hảo ở đoạn đầu, toàn hảo ở đoạn giữa, toàn hảo ở đoạn cuối,
toàn hảo cả hai, nghĩa lý và văn tự”. Hãy tuyên bố về cuộc sống toàn thiện và
thanh tịnh… chính Như Lai cũng đi, Như Lai cũng sẽ đi về hướng Uruvela (Ưu
Lâu Tần Loa) ở Sanànigàna để hoằng dương Chính pháp. “Hãy phất lên ngọn cờ
của bậc thiện trí, hãy truyền dạy giáo pháp cao siêu, hãy mang lại sự tốt đẹp
cho người khác; được vậy, là các ông đã hoàn tất nhiệm vụ”. Đức Phật đã cảm
hóa rất nhiều các thành phần căn cơ trong xã hội khi đối diện với Ngài. Và Ngài
hướng họ đến cùng một chân lý giác ngộ giải thoát ngay trong đời sống của họ.
Trong kinh điển ghi lại những lời tán thán về Ngài của các đối tượng đến nghe
pháp từ giai cấp nô lệ cho đến giai cấp Bà La Môn và vua chúa.

Còn thế giới ngày nay đang trong xu thế toàn cầu hóa, nguyên lý nhị khế (Khế
cơ - khế lý) lại càng tạo nên một sức mạnh trong việc truyền bá giáo lý đạo Phật
đi vào cuộc đời. Nếu người Đông Phương xem đạo Phật như một tôn giáo thuần
túy thì người Phương Tâyxem đạo Phật như một nghệ thuật sống, một phương
thức làm cho con người thăng bằng về tâm thức, nó giải quyết những bế tắc của
đời sống dư thừa về vật chất nhưng hoàn toàn thiếu vắng về tinh thần. Đạo
Phật đến như một phương thuốc làm cho con người đang chạy đua với vật chất
dừng lại nhằm ổn định, cân bằng trong cuộc sống hàng ngày của chính mình.
Với nhịp sống hiện đại thời nay, các nhà hoằng pháp chúng ta hãy tùy duyên
vận dụng những phương tiện, tiện ích của thời hiện đại để trợ duyên cho công
tác hoằng pháp và điều cốt lõi của công tác hoằng pháp vẫn luôn lệ thuộc vào
oai nghi tư cách, giới hạnh đạo đức, năng lực chuyên môn, tâm huyết độ sinh
của nhà hoằng pháp và nhất là sự chân tu thật học. Nếu một vị giảng sư toát
lên được sự thảnh thơi, thanh thoát, ung dung và an lạc, thì chính vị ấy cũng
đang thực hiện thành công việc hoằng pháp của mình.

Theo Phật xuất gia truyền thừa Phật pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/theo-phat-xuat-gia-truyen-thua-phat-phap.html



Tác giả: TT.Thích Thiện Hạnh Phó Viện Trưởng PVNCPHVN tại Hà Nội
Tạp chí Nghiên cứu Phật học số tháng 3/2020

Theo Phật xuất gia truyền thừa Phật pháp
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/theo-phat-xuat-gia-truyen-thua-phat-phap.html


