
Tín ngưỡng Dược Sư và ý nghĩa thời đại
ISSN: 2734-9195   08:23 21/08/2025

Pháp môn Dược Sư triển khai tín ngưỡng Tịnh độ bao gồm sự mong ước đối với
thế giới Tịnh độ, cũng bao hàm cả mười hai đại nguyện nhằm thỏa mãn mong
muốn của chúng sinh.

Tác giả: Thích Hạnh Định
Nguồn: thuvienhoasen.org

Tín ngưỡng Dược Sư với đại diện là thế giới Lưu ly nằm ở phương Đông mà nó
tương tự với các cõi Tịnh độ khác, đều dùng việc phát đại nguyện lực để làm
xuất phát điểm giải quyết mọi đau khổ ở hiện thực, lấy việc giải cứu tất cả
chúng sinh làm mục tiêu cuối cùng...

Trong quá trình tiếp nhận và phát triển Phật giáo Bắc truyền, tín ngưỡng Dược
Sư vẫn luôn là một nội dung quan trọng trong giáo lý nhà Phật. Bài viết đã đứng
trên các góc độ như triết học phương Tây, văn hóa học và tôn giáo học để Phân
tích các nội dung cốt lõi trong tín ngưỡng Dược Sư, nhằm đưa ra cách nhìn có hệ
thống đối với văn hóa tín ngưỡng này, qua đó có liên hệ thực tế ở Việt Nam để
góp tiếng nói nhằm đưa ra một số gợi ý tích cực để việc hoằng dương Phật pháp
tiếp cận thực tiễn với tinh thần tốt đạo - đẹp đời.

Ý nghĩa cơ bản của tín ngưỡng Dược Sư

Tín ngưỡng Dược Sư là một hình thái tín ngưỡng về một cõi Tịnh độ, nó tạo nên
ý nghĩa trung tâm của kinh Dược Sư. Tín ngưỡng này được hình thành ngay vào
thời kỳ đầu khi đạo Phật truyền vào Trung Quốc. Quyển bốn “Thập nhị nghiên
trai kim thạch quá nhãn tục lục” viết: “Ngày 16 tháng 8 niên hiệu Thái Khang
năm thứ 6 (285), Đông tác sứ Trương Dương Kích sinh được một bé trai, … lưu ở
đây, đúc tượng Phật Dược Sư, nguyện cha mẹ đã mất, quyến thuộc hiện tiền,
pháp giới hữu tình, đời đời sinh ra gặp Phật, kiếp kiếp nghe pháp, đạo tâm kiên
cố, cho đến khi thành đạo Bồ-đề”.

Ông Lý Ngọc Mân cho rằng “Đấy là phát hiện sớm nhất ghi lại về tín ngưỡng
Dược Sư ở Trung Quốc, nay tượng này đã không còn tung tích. Bởi thời kỳ Thái

Tín ngưỡng Dược Sư và ý nghĩa thời đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-duoc-su-va-y-nghia-thoi-dai.html

https://thuvienhoasen.org/a40863/tin-nguong-duoc-su-va-y-nghia-thoi-dai
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-duoc-su-tom-luoc-giai-thich-tua-de-kinh-p-1.html


Khang kinh Dược Sư vẫn chưa được dịch, vì thế nội dung tín ngưỡng Dược Sư
thế nào? Trước mắt chúng ta vẫn chưa thể suy đoán” (Lý Ngọc Mân, “Đôn
Hoàng Dược Sư kinh biến nghiên cứu”, Đài Loan “Cố cung học thuật kỳ khán”,
quyển 7 số 3, tháng 4 năm 1990). Nếu như điều này là thật, có thể nói vào thời
kỳ kinh Dược Sư chưa được phiên dịch thì tín ngưỡng Dược Sư đã bắt đầu được
lưu hành.

Theo bản kinh Dược Sư Lưu Ly Quang Như Lai bổn nguyện công đức của ngài
Huyền Trang, thì nội dung cơ bản của tín ngưỡng Dược Sư bao gồm những
phương diện sau:

Thứ nhất, cõi Tịnh độ của Phật Dược Sư Lưu Ly Quang Như Lai là một thế giới
tịnh lưu ly ở phương Đông. “Phật cáo Mạn Thù Thất Lợi: Đông phương khứ thử
quá thập căn già sa đẳng Phật thổ, hữu thế giới danh Tịnh Lưu Ly, Phật hiệu
Dược Sư Lưu Ly Quang Như Lai, Ứng cúng, Chính đẳng giác, Minh hạnh viên
mãn, Thiện thệ, Thế gian giải, Vô thượng sĩ, Điều ngự trượng phu, Thiên nhân
sư, Phật, Bạc già phạm”.

(Đức Phật bảo Mạn Thù Thất Lợi: Ở phương Đông, cách đây hơn mười căng già
sa đẳng cõi Phật, có thế giới tên là Tịnh Lưu Ly, Đức Phật hiệu là Dược Sư Lưu Ly
Quang Như Lai, Ứng cúng, Chính đẳng giác, Minh hạnh viên mãn, Thiện thệ,
Thế gian giải, Vô thượng sĩ, Điều ngự trượng phu, Thiên nhân sư, Phật, Bạc già
phạm)(1). Thế giới Tịnh Lưu Ly nằm ở phương Đông có vô lượng công đức trang
nghiêm, “Ngã nhược nhất kiếp, nhược nhất kiếp dư, thuyết bất năng tận”. (Nếu
Ta dùng một kiếp hoặc hơn một kiếp, nói chẳng thể hết).

Với tư cách là một thế giới Tịnh độ, thì điều đầu tiên phải nói đến là tính chất
“nhất hướng thanh tịnh” (hoàn toàn trong sạch), kế đến là “vô hữu nữ nhân,
diệc vô ác thú cập khổ âm thanh” (không có người nữ, cũng không có nẻo ác với
tiếng khổ), chính là nói nơi thế giới Cực lạc này, trong đó không có sự phân biệt
và vô số ô nhiễm nơi thế gian, cũng không có mọi sự thống khổ.

Cấu thành thế giới ấy là “Lưu ly vi địa, kim thừng giới đạo, thành, quyết, cung,
các, hiên,…giai thất bảo thành” (Lưu ly làm đất, dây vàng chăng lối đi, cổng
thành, cung điện, lầu gác, mái hiên, lưới giăng... đều do bảy báu tạo thành).
Thế giới này không khác gì với thế giới Tây phương Cực lạc trang nghiêm, cho
nên nói: “Diệc như Tây phương Cực lạc thế giới, công đức trang nghiêm, đẳng
vô sai biệt.” (Cũng như thế giới Cực lạc (Sukha-vati) ở phương Tây, công đức
trang nghiêm ngang bằng không có sai khác).

Thứ hai, bên cạnh đức Phật Dược Sư có hai vị Bồ-tát, một là Nhật Quang Biến
Chiếu, hai là Nguyệt Quang Biến Chiếu, là hai vị Bồ-tát đứng đầu thế giới Đông

Tín ngưỡng Dược Sư và ý nghĩa thời đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-duoc-su-va-y-nghia-thoi-dai.html



phương Tịnh Lưu Ly. Đồng thời giữ gìn Chính pháp bảo tạng (kho báu Chính
pháp) của Phật Dược Sư. Chính là nói họ đều nắm vững tinh túy Phật pháp của
Phật Dược Sư.

Thứ ba, mười hai đại nguyện của Phật Dược Sư. Phát đại nguyện là một trong
những thể hiện quan trọng của Phật giáo Đại thừa, như Tứ hoằng thệ nguyện
của Phật, Bồ-tát phát nguyện cứu độ tất cả chúng sinh, tức “Chúng sinh vô biên
thệ nguyện độ, phiền não vô tận thệ nguyện đoạn, pháp môn vô tận thệ nguyện
tri, vô thượng bồ-đề thệ nguyện chứng”. Trong các loại tín ngưỡng Tịnh độ, phát
nguyện cũng là một bộ phận cấu thành quan trọng. Ví dụ như trong tín ngưỡng
Tịnh độ cõi Phật A Di Đà có phát ra 48 lời nguyện, còn ở tín ngưỡng Dược Sư tại
cõi Đông phương thì có 12 đại nguyện:

“Mạn Thù Thất Lợi, bỉ Phật Thế Tôn Dược Sư Lưu Ly Quang Như Lai, bổn hành
Bồ-tát đạo thời phát thập nhị đại nguyện lệnh chư hữu tình sở cầu giai đắc”.
(Này Mạn Thù Thất Lợi! Đức Phật Thế Tôn Dược Sư Lưu Ly Quang Như Lai ấy lúc
tu hành đạo Bồ-tát phát mười hai nguyện lớn khiến cho các hữu tình đều được
sự mong cầu).

Mười hai lời nguyện này, có thể phân thành 3 loại lớn:

Thứ nhất, liên quan đến nguyện vọng được khỏe mạnh, thân tướng trang
nghiêm; tất cả chúng sinh đều có tướng hảo, thân thể thanh tịnh, đoan chính
không có bệnh khổ.

Thứ hai, liên quan đến việc thỏa mãn dục vọng (sự ham muốn), như được diệu y
(quần áo đẹp tốt), các thứ trang sức trang nghiêm.

Thứ ba, liên quan đến nguyện vọng đạt được sự giải thoát tinh thần, như đắc vô
thượng Bồ-đề, không đọa ác thú (không rơi vào nẻo ác), tu Đại thừa, cụ đại trí
huệ (đủ đại trí tuệ).

Tổng hợp lại mà nói, mười hai nguyện này cơ bản hàm chứa tất cả sự theo đuổi
mọi dục vọng từ sắc thực đến tinh thần của con người, tức dục vọng (sự ham
muốn) về vật chất và tinh thần; có thể nói mọi loại dục vọng (ham muốn) và
nhu cầu đều được thỏa mãn.

Tính siêu việt của tín ngưỡng Dược Sư

Siêu việt là một khái niệm được sử dụng khá rộng rải. Khi nó được dùng trong
lĩnh vực tôn giáo và triết học thì được dịch từ tiếng Anh transcend. Siêu việt
không chỉ là từ dùng riêng cho tôn giáo, nó có liên quan trực tiếp với khái niệm
siêu nghiệm, tiên nghiệm trong triết học: chúng đều được dịch từ tiếng Anh là

Tín ngưỡng Dược Sư và ý nghĩa thời đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-duoc-su-va-y-nghia-thoi-dai.html



transcend và một số từ phái sinh của transcend. Do ngữ cảnh sử dụng không
giống nhau mà trong tôn giáo dịch là siêu việt, còn triết học thì dịch là siêu
nghiệm, tiên nghiệm. Từ góc độ triết học mà nói, siêu việt chính là siêu việt kinh
nghiệm. Trong chủ nghĩa lý tính của tâm lý học nó đều được sử dụng với tầng
nghĩa này.

Vĩnh hằng và bất hủ, là siêu việt có giới hạn, là một loại theo đuổi hiện thực siêu
việt, cũng là lý tưởng chung cho toàn nhân loại. Trong phạm vi thế giới, vừa có
sự theo đuổi sự bất hủ của linh hồn, vừa có xu hướng truy cầu sự vĩnh hằng của
nhục thể. Từ góc độ bất hủ của linh hồn mà nói, triết học gia cổ đại người Hy
Lạp là Plato đã sử dụng luận chứng bất hữu của linh hồn để trình bày quan niệm
vĩnh hằng lưu hành ở Tây phương. Đến Kant cũng phân sự bất hữu của linh hồn
thành một trong ba giả thiết (sự bất hủ của linh hồn, sự tự do của ý chí, sự tồn
tại của Thượng đế). Tư tưởng Nho gia thì chủ trương theo đuổi 3 điều bất hủ nơi
một đời người: lập đức, lập công, và lập ngôn. Đạo giáo thì chủ trương biến
nhục thể thành tiên, hy vọng có được thân thể vĩnh hằng. Những điều như thế
chính là sự siêu việt và phê phán hiện thực.

Còn trong Phật giáo, các loại tín ngưỡng về cõi Tịnh độ cũng là một thể hiện về
tính siêu việt. Đặc điểm của tín ngưỡng Tịnh độ nằm ở sự tồn tại của uế độ, cõi
uế độ chính là thế gian, nơi mà chúng ta đang sinh sống. Nói chung, do nhằm
vào những cảm giác bất mãn của ta ở cõi này mà hình thành nên tín ngưỡng và
mong muốn đến một không gian Tịnh độ. Điều này có nghĩa là cõi Tịnh độ kỳ
thực là một loại phê phán và phủ định của yếu tố tinh thần; loại phê phán và
phủ định này hình thành nên những cõi Tịnh độ không giống nhau. Tín ngưỡng
Dược Sư được xem như là một hình thức của tín ngưỡng Tịnh độ, cũng như vậy
nó hàm chứa sự phủ định và phê phán về mặt tinh thần. Loại phê phán và phủ
định này chính là lấy việc không thỏa mãn về tâm linh và thân thể làm nền
tảng. Việc già, bệnh, chết của nhục thể và tham, sân, si của tâm linh đã cố định
cái khổ của con người trong cuộc sống hiện thực.

Tín ngưỡng Dược Sư với đại diện là thế giới Lưu ly nằm ở phương Đông mà nó
tương tự với các cõi Tịnh độ khác, đều dùng việc phát đại nguyện lực để làm
xuất phát điểm giải quyết mọi đau khổ ở hiện thực, lấy việc giải cứu tất cả
chúng sinh làm mục tiêu cuối cùng, thể hiện được tấm lòng bi mẫn, đại từ đại bi
của Phật giáo. Phật Dược Sư phát ra đại nguyện to lớn, nghĩa là nguyện lực mà
không phải người thường có thể phát ra được, là nguyện lực mang tính siêu việt.
Nói chung, nguyện vọng luôn gắn liền với lý tưởng và hy vọng tốt đẹp của con
người, và cũng có thể nói là bản thân lời nguyện đó mang tính siêu việt.

Tín ngưỡng Dược Sư và ý nghĩa thời đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-duoc-su-va-y-nghia-thoi-dai.html



Nguyện vọng của con người thông thường thì xây dựng trên góc độ của cá nhân
người đó, dựa trên lập trường hữu hạn của con người để hướng đến điều vô hạn.
Còn Phật Dược Sư thì lấy cảnh giới của người đã giác ngộ mà hồi hướng về mọi
chúng sinh tồn tại trong hiện thực, lấy sự vô hạn để dẫn dắt cái hữu hạn. Vì thế
mà nguyện lực có khác nhau về độ sâu và rộng. Nếu như nói nguyện vọng của
nhân loại là hữu hạn, thế thì đại nguyện của Phật Dược Sư là không có giới hạn;
mười hai lời nguyện không chỉ hạn chế ở chúng sinh mà thôi.

Từ góc độ của người được cứu vớt mà nói, tính siêu việt của tín ngưỡng Dược Sư
được triển khai cả ở hiện tại lẫn tương lai. Từ hy vọng vào tương lai mà nói, thế
giới Tịnh Lưu Ly ở phương Đông được xây dựng bằng thất bảo trở thành mục
tiêu của tín ngưỡng và tu hành, là nơi mà chúng sinh thực hiện lý tưởng sau
cùng muốn đạt đến. Từ tính hiện thực mà nói, tín ngưỡng Dược Sư bao hàm quá
trình thực hiện nguyện vọng, tức là trước khi chúng sinh vãng sinh về cõi Tịnh
độ phương Đông cần thực hiện nguyện vọng ở kiếp này, cõi này. Trong kinh nói:
“Ta cùng quyến thuộc (mười hai Dược Xoa) hộ vệ cho ngươi giải thoát mọi khổ
nạn, tất cả mong cầu đều được thỏa mãn”. Tức nói, Phật Dược sư và mười hai vị
Dược Xoa sẽ tùy thời xuất hiện cứu độ chúng sinh, thỏa mãn mọi nguyện cầu
của chúng sinh.

Từ tính chất mà nói, tính siêu việt cấu thành nên nền tảng của tín ngưỡng Dược
Sư. Con người được xem là sản phẩm của nhân duyên, là một sự tồn tại hữu
hạn, không tránh khỏi tử vong, sinh tử đại hạn là nguy cơ luôn tồn tại mà con
người phải đối mặt, nó làm sản sinh ra sự sợ hãi và lo lắng. Triết học gia người
Mỹ là Tillich từng nói: “Không tồn tại sự khẳng định tự ngã về mặt thực thể, vận
mệnh là tương đối, tử vong là tuyệt đối, không tồn tại sự khẳng định tự ngã về
yếu tố tinh thần, cảm giác trống rỗng là tương đối, vô ý nghĩa là tuyệt đối” (2)
Đời người có 3 điều nguy hiểm, chính là cảm giác lo lắng, cảm giác trống rỗng,
và cảm giác tội ác.

Vì thế ông cho rằng, sự lo lắng về cái chết là một đường thẳng vĩnh hằng, sự lo
lắng về vận mệnh là một ảnh hưởng trên đường thẳng đó. Phật giáo đối với
những phán đoán về cuộc đời có tính căn bản. Bản chất đời người là sự tụ hội
các duyên, duyên tụ thì thành, vì thế đời người là không bản chất và không tự
do. Bản thân con người đối diện với sinh lão bệnh tử là sự thống khổ về mặt cơ
thể vật chất (sinh lý), cũng có những nỗi khổ về tinh thần như cầu bất đắc
(mong muốn không được thỏa mãn), ái biệt ly (xa lìa chúng sinh với vật mà ta
thương mến), oán tắng hội (phải gặp chúng sinh và vật mà ta oán ghét). Loại
khổ này còn đến từ việc ngũ ấm hình thành nên cái ta giả tạm này. Vì thế chúng
ta cần vượt qua cái khổ để đi đến cái lạc, ly khổ đắc lạc, hướng đến vĩnh hằng.
Tín ngưỡng Dược Sư bao hàm đặc điểm trị bệnh, trừ tội, diên thọ (kéo dài tuổi

Tín ngưỡng Dược Sư và ý nghĩa thời đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-duoc-su-va-y-nghia-thoi-dai.html



thọ) đã thành tựu nên tính siêu việt vượt ra khỏi cái hữu hạn tồn tại của tự thân
con người, chính là siêu việt trên phương diện vật chất và sinh lý, tinh thần.

Hình ảnh chỉ mang tính chất minh hoạ (sưu tầm).

Ý nghĩa sinh thái tiềm ẩn trong tín ngưỡng Dược Sư

Từ góc độ sinh thái học và Phật giáo mà nói, tín ngưỡng Dược Sư bao gồm
các phương diện sau:

Thứ nhất, sự bảo vệ thân thể tùy bệnh mà cho thuốc. Địa cầu mà con người sinh
sống là một môi trường sinh thái rộng lớn do cộng nghiệp của chúng ta tạo
thành. Thân người là một hệ sinh thái nhỏ bé trong hệ thống sinh thái đó. Thân
người có muôn vàn bệnh tật, ở ý nghĩa nào đó nó là sự thể hiện của sự mất cân
bằng sinh thái trong cơ thể người.

Trong Phật giáo, lý tưởng cứu khổ cứu nạn, giải cứu chúng sinh bao gồm cả việc
đối trị bệnh tật trên thân của chúng sinh. Đức Phật thường được xưng là Đại
Dược Vương, Đại Y Tôn, như “Phật bổn hạnh tập kinh” có nói: “Nơi này xuất hiện
Đại Y Tôn, khéo trị tất cả bệnh của chúng sinh, nếu có người gặp phải khổ sinh
lão bệnh tử, thì sẽ chữa trị giúp bình phục.” (3) Trong các khổ nạn của chúng
sinh mà Phật nói, sinh, lão, bệnh, đều là những đau đớn trên thân. Vì thế giải trừ
sự đau đớn trên thân thể chính là bảo vệ môi trường sinh thái trong phạm vi
hẹp, cũng là nghĩa lý trong Phật giáo, cũng là ý nghĩa của tín ngưỡng Dược sư.
Về việc giải trừ những bệnh khổ nơi thân, trong kinh Dược Sư có nói rõ:

Tín ngưỡng Dược Sư và ý nghĩa thời đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-duoc-su-va-y-nghia-thoi-dai.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/co-phai-sac-than-duc-phat-duoc-su-co-mau-xanh-lam.html


“Đại đức! Nhược hữu bệnh nhân dục thoát bệnh khổ, đương vị kỳ nhân, thất
nhật thất dạ, thọ trì bát phần trai giới, ưng dĩ ẩm thực cập dư tư cụ, tùy lực sở
biện, cúng dường Bí-sô Tăng; trú dạ lục thời, lễ bái cúng dường bỉ Thế Tôn Dược
Sư Lưu Ly Quang Như Lai; độc tụng thử kinh tứ thập cửu biến; nhiên tứ thập cửu
đăng tạo bỉ Như Lai hình tượng thất khu, nhất nhất tượng tiền các trí thất đăng,
nhất nhất đăng lượng Đại như xa luân, nãi chí tứ thập cửu nhật, quang minh bất
tuyệt tạo ngũ sắc thải phan, trường tứ thập cửu trách thủ, ưng phóng tạp loại
chúng sinh chí tứ thập cửu; khả đắc quá độ nguy ách chi nạn, bất vị chư hoạnh
ác quỷ sở trì”.

(Đại đức! Nếu có người bệnh muốn khỏi bệnh khổ, nên vì người ấy, bảy ngày
bảy đêm thọ trì tám phần trai giới. Nên đem thức ăn uống với vật dụng khác,
tùy theo sức mà bày biện, cúng dường Tỳ-kheo Tăng, ngày đêm sáu thời lễ bái
cúng dường Đức Thế Tôn Dược Sư Lưu Ly Quang Như Lai ấy, đọc tụng kinh này
49 biến, thắp 49 ngọn đèn, làm bảy pho hình tượng của Đức Như Lai ấy, trước
mỗi một tượng đều để bảy ngọn đèn, mỗi một ngọn đèn lớn như bánh xe, cho
đến 49 ngày, ánh sáng chẳng dứt, làm cành phan lụa ngũ sắc dài 49 gang tay,
nên thả đủ loại chúng sinh đến 49 loài thì có thể được vượt qua nạn nguy ách,
chẳng bị các tai nạn, quỷ ác bắt giữ).(4)

Đoạn kinh này cho thấy rằng trong tín ngưỡng Dược Sư việc giải trừ bệnh trên
thân cần thực hiện các bước sau: Đầu tiên trong bảy ngày bảy đêm cần thọ trì
Bát quan trai giới; sau đó thì dùng thức ăn nước uống cúng dường Tăng chúng;
kế đến là ngày đêm sáu thời lễ bái Phật Dược Sư; và tiếp tục tụng kinh này bốn
mươi chín biến. Sau đó tôn tạo bảy pho tượng Phật, trước mỗi một pho tượng
đặt bảy ngọn đèn, thời gian là 49 ngày; và cuối cùng là tạo cờ ngũ sắc bề dài 49
gang tay, phóng sinh 49 loài vật. Trong quá trình này, bệnh của thân thể sẽ
được giải trừ theo sự lễ bái cúng dường. Phương thức tùy bệnh cho thuốc thể
hiện vi tế trong khuôn mẫu ấy.

Cùng với việc thân người chịu khổ do bệnh tật còn có các loại hoạnh họa tạo
nên mối nguy hiểm cho sinh mạng. Trong kinh có nói đến “cửu hoạnh” (9 cách
chết đột ngột).

Thứ hai, bảo hộ sinh thái bằng cách tịnh hóa và thăng hoa tâm linh. Từ cách
nhìn Phật giáo, con người là do ngũ ấm tạo thành, tức có sắc thân mang tính
nhục thể, cũng có thọ tưởng hành thức cấu tạo nên tình cảm, ý chí, ý thức. Sắc
thân không điều hòa, bệnh tật theo thân. Còn sự ô trược của tâm linh, mất cân
bằng trong tình cảm, tham, sân hoành hành, vô minh chướng đạo, ái dục lôi kéo
là những bệnh tật về mặt tinh thần. Nó là chướng ngại cần được hóa giải. Thân
tâm nhất thể, khổ nơi thân tất ảnh hưởng đến tâm linh, đau khổ ở tâm linh cũng

Tín ngưỡng Dược Sư và ý nghĩa thời đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-duoc-su-va-y-nghia-thoi-dai.html



khiến thân mang bệnh tật. Vì thế tịnh hóa tâm linh, thăng hoa tinh thần là tiền
đề giúp thân tâm cân bằng, là nội dung quan trọng trong việc giữ gìn sinh thái
tâm linh.

Phật bổn hạnh tập kinh nói: “Thử xứ kim xuất Đại Dược Vương, đương trị chúng
sinh phiền não độc, nhược hữu bi ai tiễn sở xạ, thử tượng kim tất năng bạt trừ”.
(Nay nơi xứ này, xuất hiện Đại Dược Vương sẽ chữa trị độc phiền não của chúng
sinh. Nếu có bị mũi tên buồn thương bắn trúng thì tượng này, nay đều hay nhổ
bứt trừ bỏ). (5) Đối trị độc hại phiền não tham, sân, si, bạt trừ tên tham ái, mới
có thể bảo vệ được tâm linh.

Quan niệm bảo vệ tâm linh, đầu tiên là do Pháp sư Thánh Nghiêm ở Pháp Cổ
Sơn Đài Loan đưa ra. Pháp sư cho rằng: “Sự ô nhiễm hoàn cảnh vật chất không
tách rời hành vi của con người, mà hành vi của con người không tách rời với tâm
linh. Nếu như mọi người có tâm linh thuần khiết thì hoàn cảnh vật chất sẽ
không bị ô nhiễm”.

Vì thế, ông cho rằng trong kinh điển Phật giáo có rất nhiều cách nói lấy yếu tố
tâm linh làm trung tâm. Lý luận sâu xa của việc bảo vệ tâm linh được thể hiện
trong kinh Duy Ma: “Tùy kỳ tâm tịnh tắc Phật độ tịnh”; trong kinh Hoa nghiêm:
“Tâm Phật cập chúng sinh, thị tam vô sai biệt” (Tâm, Phật với chúng sinh, ba
điều này không có sai khác), “Tâm như công họa sư, họa chủng chủng ngũ ấm”
(Tâm như người thợ vẽ, vẽ mọi loại 5 ấm), “Ứng quan pháp giới tính, nhất thiết
duy tâm tạo” (Nên quán pháp giới tính, tất cả chỉ do tâm tạo ra).

Đương nhiên, tuy Pháp sư Thánh Nghiêm có nhắc đến tác dụng ngoại hóa của
tâm thanh tịnh, nhưng nội dung trọng tâm của việc bảo vệ tâm linh là khiến
tâm được hoàn thiện và thăng hoa. Vì thế, ông đặc biệt nhấn mạnh yếu tố lành
mạnh của tâm lý. Ông nói: “Bảo vệ tâm linh kỳ thực rất đơn giản, chính là làm
vệ sinh tâm mình, làm cho tâm được khỏe mạnh. Làm sao để tâm ta được thanh
tịnh, an định, tiến tới nữa là làm ảnh hưởng đến cuộc sống của người khác giúp
họ được an vui, đó chính là mục đích của việc bảo vệ tâm linh”(6).

Trong tín ngưỡng Dược Sư cũng có sự miêu tả về hiện trạng tinh thần và tâm
linh của con người, ví dụ như có người có sự tham luyến hết sức vào tiền tài:
“Đa tụ tài bảo, cần gia thủ hộ; kiến khởi giả lai, kỳ tâm bất hỷ, thiết bất hoạch
dĩ nhi hành thí thời, như cắt thân nhục, thâm sinh khổ tiếc”. (Phần lớn gom chứa
tài bảo, siêng năng bảo vệ. Nhìn thấy người đến xin, tâm họ chẳng vui. Nếu
chẳng đặng đừng phải đem cho thời như cắt thịt trên thân, sinh lòng đau tiếc).
Có người lại keo kiệt, tích góp tiền tài, ngay cả bản thân còn không dám thọ
dụng huống hồ là đến cha mẹ, vợ con, nô tỳ”(7).

Tín ngưỡng Dược Sư và ý nghĩa thời đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-duoc-su-va-y-nghia-thoi-dai.html



Lại có người sinh tâm ngạo mạn “Tuy đa văn nhi tăng thượng mạn, do tăng
thượng mạn cái tế tâm cố, tự thị phi tha, hiềm báng Chính pháp, vi ma bạn
đảng”. (Tuy đa văn nhưng tăng thượng mạn, do tăng thượng mạn che lấp tâm
nên tự cho mình đúng còn kẻ khác là sai, nghi ngờ chê bai Chính pháp, làm bạn
đảng của ma). Loại trạng thái tâm linh này còn có cái bị tài sắc bao trùm, vì
ngạo mạn thiên kiến đã che lấp nên không sinh chính kiến, ngu si vô minh,
không chỉ đời này tâm thái mất cân bằng.

Kinh nói: “Nhược chư hữu tình, xan tham tật đố, tự tán hủy tha, đương đọa tam
ác thú trung, vô lượng thiên tuế thọ chư kịch khổ, thọ kịch khổ dĩ, tòng bỉ mạng
chung, lai sinh nhân gian, tác ngưu, mã, đà, lư, hằng bị tiên thát, cơ khát bức
não; hựu thường phụ trọng, tùy lộ nhi hành. Hoặc đắc vi nhân, sinh cư hạ tiện,
tác nhân nô tỳ, thọ tha khu dịch, hằng bất tự tại”. (Nếu các hữu tình tham lam,
keo kiệt, ganh ghét, chỉ khen mình chê người sẽ đọa vào trong ba nẻo ác, vô
lượng ngàn năm chịu các nỗi khổ đau. Chịu nhiều đau khổ xong, từ nơi đó chết
đi, sinh vào nhân gian làm bò, ngựa, lạc đà, lừa... luôn bị roi gậy đánh đập, đói
khát dày vò, lại thường phải chở nặng tùy theo đường mà đi. Hoặc được làm
người, thì sinh ở chốn hèn kém, làm đày tớ cho người, chịu sự sai khiến của kẻ
khác, luôn luôn chẳng được tự tại).

Rất rõ ràng, nếu như tâm này sinh trưởng thì thiện hành hoang vô, không chỉ tự
do tâm linh, bảo vệ tâm linh không thực hiện được, ngay cả nhục thể cũng bị
khổ. Vì thế Phật Dược Sư muốn chúng sinh ý thức được vô minh phiền não, nghe
danh Phật Dược Sư “Tiện xả ác hành, tu chư thiện pháp, bất đọa ác thú, thiết
hữu bất năng xá chư ác hành, tu hành thiện pháp, đọa ác thú giả, dĩ bỉ Như Lai
bổn nguyện uy lực, linh kì hiện tiền tạm văn danh hiệu, tòng bỉ mệnh chung
hoàn sinh nhân thú, đắc chứng kiến tinh tấn, thiện điều ý lạc, tiện năng xả gia
thú ư phi gia, như lai pháp trung, thọ trì học xứ, vô hữu hủy phạm; chính kiến đa
văn, giải thậm thâm nghĩa, ly tăng thượng mạn, bất báng Chính pháp, bất vi ma
bạn, tiệm thứ tu hành chư Bồ-tát hạnh, tốc đắc viên mãn.” (Liền bỏ hạnh ác, tu
các pháp lành, chẳng bị đọa ở nẻo ác.

Giả sử có kẻ chẳng buông bỏ các hạnh ác, tu hành pháp lành, bị đoạ ở nẻo ác,
do uy lực bản nguyện của Đức Như Lai ấy, khiến kẻ đó hiện tiền tạm nghe danh
hiệu thì từ mạng ấy chết đi, sinh trở lại cõi người, được chính kiến tinh tiến,
khéo điều ý ưa thích, liền hay bỏ nhà, chí hướng ở chỗ không nhà, trong pháp
của Đức Như Lai, thọ trì chỗ học không có hủy phạm, chính kiến, đa văn, hiểu
nghĩa thâm sâu, lìa tăng thượng mạn, chẳng chê Chính pháp, chẳng làm bạn
của ma, dần dần lần lượt tu hành các hạnh của Bồ-tát mau được viên mãn).
Cũng có thể “Dĩ Phật thần lực, chúng khổ giải thoát, chư căn thông lợi, trí tuệ đa
văn, hằng cầu thắng pháp, vĩnh đọa ma quyển, phá vô minh noãn, kiệt phiền

Tín ngưỡng Dược Sư và ý nghĩa thời đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-duoc-su-va-y-nghia-thoi-dai.html



não hà, giải thoát nhất thiết sinh, lão, bệnh, tử, ưu bi, khổ não”. (Dùng thần lực
của Đức Phật mà thoát khỏi mọi khổ, các căn thông lợi, trí tuệ đa văn, luôn cầu
thắng pháp, thường gặp bạn lành, chặt đứt hẳn lưới ma, đập nát vỏ vô minh,
khô cạn sông phiền não, thoát khỏi tất cả sinh, già, bệnh, chết, lo buồn, khổ
não).

Thân tâm hợp nhất cấu thành nên chỉnh thể nhân loại, nhân loại và tự nhiên
cấu thành nên việc bảo vệ sinh thái. Các loại thiên tai trong giới tự nhiên, cho
dù là mãnh liệt đến đâu, đến mức trời long đất lở cũng sẽ còn một bộ phận con
người với tư cách là người tham gia. Nếu không có con người thì không có cái
gọi là bảo vệ môi trường. Vì thế, thân, tâm, tự nhiên - ba điều này cần hài hòa,
hợp ba làm một, thực hiện nhân thiên hợp nhất, đạt được mục tiêu cân bằng tự
nhiên, hài hòa tâm linh, thân thể khỏe mạnh, cũng chính là giá trị văn hóa sinh
thái của tín ngưỡng Dược Sư.

Khả năng lan tỏa liên văn hóa của tín ngưỡng

Dược Sư Samuel Phillips Huntington trong tác phẩm “Sự đột phá của nền văn
minh và sự xây dựng lại trật tự thế giới” của mình có nói: Tôn giáo là một đặc
trưng chủ yếu trong việc giới định văn minh. Giống như Christopher Dawson
từng nói: “Một tôn giáo vĩ đại là nền tảng để xây dựng một nền văn minh vĩ
đại.” Trong năm tôn giáo mang tính quốc tế mà Webber đề ra, có bốn tôn giáo
là Cơ Đốc giáo, Hồi giáo, Ấn Độ giáo và Nho giáo là kết hợp cùng với nền văn
hóa. Tôn giáo thứ năm là Phật giáo thì có khác. Tại sao lại như vậy? Giống Hồi
giáo và Cơ Đốc, Phật giáo sớm đã phân thành hai chi. Từ thế kỷ thứ nhất, Đại
thừa Phật giáo truyền đến Trung Quốc, sau đó đến Triều Tiên, Việt Nam, Nhật
Bản.

Trong các xã hội này, con người với những phương thức khác nhau đã khiến
Phật giáo thích ứng và hấp thu vào nền văn hóa bản địa, đồng thời cũng áp chế
nó. Vì thế, tuy Phật giáo vẫn là một bộ phận cấu thành quan trọng nên nền văn
hóa của những xã hội này, nhưng những xã hội này không cho rằng bản thân
mình là một bộ phận của nền văn minh Phật giáo. Có thể nói rằng văn minh
Phật giáo Nam truyền thật sự tồn tại ở Sri Lanka, Miến Điện, Thái Lan, Lào,
Campuchia. Ngoài ra, các vùng Tây Tạng, Mông Cổ và Bhutan trong lịch sử đã
từng chấp nhận Phật giáo Đại thừa và sau đó chuyển thành Phật giáo Mật tông.
Những xã hội này cấu thành nên khu vực thứ hai của nền văn minh Phật giáo.
Do đó, trên thực tế Phật giáo ở Ấn Độ đã tuyệt chủng và nó thích ứng và được
tiếp nhận khi truyền đến Trung Quốc, Nhật Bản, có nghĩa là nó tuy là một tôn
giáo chủ yếu, nhưng vẫn không phải là nền tảng của một nền văn minh chủ
yếu.

Tín ngưỡng Dược Sư và ý nghĩa thời đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-duoc-su-va-y-nghia-thoi-dai.html



Thật giống như Huntington đã nói, Phật giáo không phải là nền tảng của nền
văn minh chủ yếu, nhưng nó là yếu tố hình thành nên các loại văn minh. Từ khi
Phật giáo truyền bá từ nơi sản sinh ra nó là đất nước Ấn Độ đến Đông Nam Á và
Nam Á, nó đã hình thành nên cho bản thân mình ý nghĩa văn hóa xuyên lãnh
thổ và chủng tộc, trở thành một tôn giáo có tính chất quốc tế. Pháp môn Dược
Sư với hình thức biểu hiện là tín ngưỡng Phật giáo trong quá trình truyền bá
mang đặc điểm văn hóa vượt ra ngoài phạm vi lãnh thổ.

Ở Trung Quốc, các vùng Nam Bắc đều tồn tại tín ngưỡng và sùng bái Phật Dược
Sư.

Ở Nhật Bản và Hàn Quốc cũng có những di tích và sự phát triển tín ngưỡng
Dược Sư.

Theo nghiên cứu của Lam Kiết Phú, ở Nhật Bản ngoài Thiên Thai tông, Chân
Ngôn tông có sự giải thích và hoằng dương kinh Dược Sư, pháp môn Dược Sư
được thịnh hành trong phần đông dân chúng: “Trong dân gian cũng lưu hành
không ít phong tục tu trì pháp môn Dược Sư để trị bệnh, ví dụ như mỗi năm vào
ngày mùng 8 tháng Giêng, mùng 8 tháng 4, mùng 8 tháng 12 đều tiến hành
pháp hội giảng kinh Dược Sư, với mục đích tín ngưỡng là trị bệnh và cầu diên
thọ.”

Ngoài ra, đặc biệt hơn cả là ở Nhật Bản, có giáo đoàn chuyên thờ phụng Phật
Dược Sư, tức “Giáo đoàn Dược Sư nhất” (Ichibata), giáo đoàn này thành lập năm
1951, lấy chùa Ichibata làm nơi hoạt động chính, kết hợp tư tưởng Thiền tông,
ra sức hoằng dương quan niệm Phật Dược Sư hiện thế cứu độ. Tín đồ của giáo
đoàn này chủ yếu tập trung ở khu vực phía Tây Nhật Bản. Vào năm 1990, tín đồ
có khoảng 26 vạn người, tự viện thuộc giáo đoàn có 28; kinh điển chính là
“Dược Sư Lưu Ly Quang Như Lai bổn nguyện công đức kinh”.

Ở Hàn Quốc, tín ngưỡng Dược Sư cũng thịnh hành như thế. Phần lớn chùa đều
có điện Dược Sư. Khu vực Deagu có một ngôi cổ sát ngàn năm từ thời Tân La,
đó là Đồng Hoa tự thuộc tông Tào Khê, trong đó có thờ Phật Dược Sư tư thế
đứng. Ngoài ra, trong Phật giáo Tạng truyền, Phật giáo Nam truyền đều có sự
tồn tại của tín ngưỡng Dược Sư.

Từ góc độ quan hệ quốc tế, tôn giáo là phương thức giao lưu văn hóa quốc tế
với nhau, cũng là con đường quan trọng để văn hóa các nước, các dân tộc có
chung những hình thái đặc điểm xích lại gần nhau. Trải qua thời gian dài hình
thành và phát triển, Phật giáo đã hòa vào nền văn hóa Đạo giáo, văn hóa Nho
giáo. Văn hóa Việt Nam bên cạnh bản sắc bản địa cũng phần nào chịu sự ảnh
hưởng bởi văn hóa Trung Quốc, và văn hóa Phật giáo Bắc truyền cũng phần nào

Tín ngưỡng Dược Sư và ý nghĩa thời đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-duoc-su-va-y-nghia-thoi-dai.html



ảnh hưởng sâu sắc đến tập tục lễ nghi, văn học nghệ thuật, quan niệm triết
học, tín ngưỡng tôn giáo của Việt Nam.

Công cuộc kiến thiết đất nước hiện nay đã có nhiều tác động đến đời sống tâm
linh tín ngưỡng của người dân theo chiều hướng tích cực, nhưng qua đó lối sống
thực dụng và chuộng vật chất cũng góp phần ảnh hưởng tiêu cực đến đời sống
tâm linh của con người. Đối diện trước thực trạng này, Phật giáo cần áp dụng
nhiều hình thức và phương pháp tích cực truyền bá tín ngưỡng, hoằng dương
văn hóa Phật giáo. Và trong muôn vàn hình thức đó, văn hóa và tín ngưỡng
Dược Sư cũng là một cách tuyên truyền quan trọng. Có thể xem tín ngưỡng
Dược Sư là một nơi khơi nguồn tín ngưỡng, một tư lương cho tinh thần, giúp con
người đương đại xóa bỏ cảm giác trống rỗng, cảm giác vô ý nghĩa.

Tóm lại, pháp môn Dược Sư triển khai tín ngưỡng Tịnh độ bao gồm sự mong ước
đối với thế giới Tịnh độ, cũng bao hàm cả mười hai đại nguyện nhằm thỏa mãn
mong muốn của chúng sinh. Xem xét về tín ngưỡng Dược Sư, chúng ta có thể
nhìn thấy trong đó có tính siêu việt. Tính siêu việt này nhằm thỏa mãn mong
cầu vượt ra khỏi hiện thực khổ đau và bệnh khổ, hướng đến cõi Cực lạc. Trong
tín ngưỡng Dược Sư bao hàm tư tưởng bảo vệ sinh thái, đối với hiện thực ngày
nay có tác dụng gợi mở. Chúng ta đối diện không chỉ với việc ô nhiễm môi
trường, sương mù chứa độc tố, mà đáng sợ hơn là sự sa mạc hóa tâm linh và
đạo đức.

Vì thế, tín ngưỡng Dược Sư vừa phải chữa trị những vết thương của thế giới tự
nhiên, càng phải cứu rỗi bệnh khổ trong tâm linh. Từ góc độ văn hóa vượt ra
ngoài phạm vi lãnh thổ mà nói, Phật giáo trong tương lai nên gánh thêm càng
nhiều trọng trách. Mục tiêu là thực hiện việc truyền bá đối ngoại thông qua các
hình thức tín ngưỡng Phật giáo. Tín ngưỡng Dược Sư được xem là một bộ phận
quan trọng hình thành nên tín ngưỡng Phật giáo, nó đối với việc khắc phục các
chướng ngại tâm lý mà con người phải đối mặt có tác dụng quan trọng, trừ đi
cảm giác trống rỗng, cảm giác hư vô và cảm giác không tồn tại của con người.
Từ phương diện lớn hơn mà nói, có thể cung cấp một loại lựa chọn tín ngưỡng
mới; từ phương diện nhỏ mà nói có thể dùng nó làm công cụ điều trị tâm lý.

Tác giả: Thích Hạnh Định/Nguồn: thuvienhoasen.org

Chú thích:

(1) Đại Chính tạng, T14, 405a.
(2) Đại Chính tạng, t3, p732b.
(3) Bảo La, Đế Lợi Hy: “Tồn tại đích dũng khí”, Nxb Nhân Dân Quý Châu, trang
41, 2009.
(4) Đại Chính tạng, T14, P407c.

Tín ngưỡng Dược Sư và ý nghĩa thời đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-duoc-su-va-y-nghia-thoi-dai.html

https://thuvienhoasen.org/a40863/tin-nguong-duoc-su-va-y-nghia-thoi-dai


(5) Đại Chính tạng, T14, P407c.
(6) Thánh Nghiêm, “Pháp Cổ Sơn đích phương hướng”.
(7) Đại Chính tạng, T14,405a.

Tín ngưỡng Dược Sư và ý nghĩa thời đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-duoc-su-va-y-nghia-thoi-dai.html


