
Tín ngưỡng thờ Mẫu Tam Phủ
ISSN: 2734-9195   09:10 25/02/2025

Qua các màn hóa thân của Thanh đồng người xem được chiêm ngưỡng nét đẹp
của trang phục các vùng miền, lịch sử, diễn xướng lại những vị anh hùng lịch sử
được hiển thánh, hiển thần bằng những nghi thức hầu khác nhau đúng như tích
của mỗi vị thánh.

Tóm tắt

Thực hành tín ngưỡng thờ Mẫu Tam Phủ của người Việt được UNESCO công
nhận là Di sản văn hóa phi vật thể đại diện của nhân loại năm 2016. Với nghi lễ
hầu đồng là hình thức diễn xướng tâm linh thường diễn ra ở các điện, đền, phủ
không chỉ nhằm bảo tồn các giá trị văn hóa của đạo Mẫu, mà giúp nhân dân
hiểu sâu sắc hơn về các giá trị văn hóa thờ Mẫu trong đời sống tinh thần của
cộng đồng.

Phát huy giá trị nhân văn của đạo Mẫu, loại bỏ các hình thức mê tín núp bóng
sẽ làm cho đạo Mẫu điểm nhấn bản sắc trong dòng chảy tín ngưỡng phong phú
trong đời sống tâm linh tôn giáo ở Việt Nam.

Từ khóa: Nghiên cứu văn hóa Việt Nam; Thực hành tín ngưỡng thờ Mẫu; Di sản
văn hóa.

Đôi nét về lịch sử của văn hóa thực hành tín ngưỡng thờ Mẫu Tam Phủ
của người Việt

Tín ngưỡng thờ Mẫu Tam Phủ là một hình thức thờ cúng người Mẹ hóa thân ở
các miền trời, sông nước, rừng núi được hình thành trên nền tảng của tín
ngưỡng thờ Nữ thần.

Người dân thờ cúng Thánh Mẫu Liễu Hạnh cùng với các vị Thánh Mẫu cai quản
miền trời, rừng, nước, những nhân vật lịch sử hoặc huyền thoại có công với
nước, với dân.

Theo thư tịch và huyền thoại, bà là tiên nữ giáng trần, làm người, rồi qui y Phật
giáo, được tôn vinh là “Mẫu nghi thiên hạ”, một trong bốn vị thánh bất tử của
người Việt. Từ thế kỷ XVI, tín ngưỡng này trở thành một sinh hoạt văn hóa tín

Tín ngưỡng thờ Mẫu Tam Phủ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-tho-mau-tam-phu.html



ngưỡng có ảnh hưởng sâu rộng trong đời sống xã hội và tâm thức người dân,
đáp ứng nhu cầu và khát vọng của đời sống con người.

Hoạt động tín ngưỡng này đã được truyền lại từ thế kỷ thứ XVI thông qua việc
thực hành, truyền dạy của thủ nhang, đồng đền và con nhang, đệ tử cho các
thế hệ sau này. Thực hành tín ngưỡng Thờ Mẫu Tam Phủ của người Việt trở
thành Di sản văn hóa phi vật thể đại diện của nhân loại

Thực hành tín ngưỡng Thờ Mẫu Tam Phủ của người Việt phân bố ở nhiều địa
phương: Tây Bắc, Đông Bắc, Bắc Bộ, Bắc Trung Bộ, thành phố Hồ Chí Minh, lan
tỏa và được thực hành ở nhiều địa phương trong cả nước. Tỉnh Nam Định được
coi là một trong những địa phương có các trung tâm thờ thánh Mẫu Liễu Hạnh
tiêu biểu với những nơi lưu giữ sự tích về sự giáng thế của Mẫu như Phủ Dầy,
Phủ Nấp và gần 400 nơi thờ cúng thánh Mẫu.

Chủ thể di sản là thủ nhang, thầy cúng, thanh đồng, hầu dâng, cung văn, con
nhang đệ tử cùng với cộng đồng cư dân có chung một niềm tin vào quyền năng,
sức mạnh tối linh, sự bảo trợ của các Mẫu, đứng đầu là Thánh Mẫu Liễu Hạnh,
gắn bó với nhau thành bản hội, cùng nhau thực hành nghi lễ thờ cúng, tham gia
lễ hội, lên đồng tại các phủ, điện Thờ Mẫu.

Tại các điện thờ Thánh Mẫu, nghi thức thờ cúng hàng ngày do các thủ nhang
thực hiện. Thực hành cơ bản của Tín ngưỡng Thờ Mẫu Tam phủ là nghi lễ lên
đồng và lễ hội, tiêu biểu là Lễ hội Phủ Dầy ở xã Kim Thái, huyện Vụ Bản, tỉnh
Nam Định diễn ra từ ngày mồng 3 đến ngày 10 tháng Ba âm lịch (ngày giỗ của
Thánh Mẫu Liễu Hạnh) với những nghi lễ, diễn xướng dân gian, xếp chữ, lễ rước
thỉnh kinh.

Thông qua các yếu tố văn hóa dân gian như trang phục, âm nhạc, hát chầu văn,
múa, diễn xướng dân gian trong lên đồng và lễ hội, người Việt thể hiện quan
niệm của mình về lịch sử, di sản văn hóa, vai trò của giới và bản sắc tộc người.

Sức mạnh và ý nghĩa của Tín ngưỡng Thờ Mẫu Tam phủ chính là đáp ứng nhu
cầu và khát vọng của đời sống thường nhật của con người như cầu sức khỏe,
cầu bình an, cầu làm ăn phát đạt…

Thực hành tín ngưỡng Thờ Mẫu Tam Phủ của người Việt thể hiện truyền thống
yêu nước, uống nước nhớ nguồn. Điều này được biểu hiện cụ thể qua hệ thống
các vị thần trong điện thần Tam phủ (khoảng 70 vị thần), trong đó có nhiều vị
vốn là những nhân vật lịch sử, được thần linh hóa như Trần Hưng Đạo, Phạm
Ngũ Lão, Nguyễn Xí…). Khi sống họ là những người có tài, có đức, góp phần vào
sự nghiệp dựng nước, bảo vệ người dân, khi mất hiển linh, là chỗ dựa tinh thần,

Tín ngưỡng thờ Mẫu Tam Phủ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-tho-mau-tam-phu.html



thể hiện ý thức về cội nguồn dân tộc, giáo dục thế hệ trẻ về tinh thần yêu nước.

Với tính cởi mở của tín ngưỡng Thờ Mẫu Tam Phủ của người Việt nên mọi người
đều có thể tham gia, không phân biệt xu hướng chính trị, tôn giáo, tuổi tác, giới
tính, nghề nghiệp. Người Việt tôn thờ các vị Thánh Mẫu và các vị thánh bản địa,
đồng thời tôn trọng và tiếp nhận các vị thần, các yếu tố văn hóa của một số các
dân tộc thiểu số. Trong thần điện có các vị thánh (Mẫu Thượng ngàn, các vị
Quan, các Chầu, các Cô) thuộc miền rừng núi, nơi cư trú tập trung của các dân
tộc thiểu số như người Mường, Tày, Nùng, Dao, v.v… Các trang phục dân tộc,
các điệu xá thượng trong hát văn mang sắc thái văn hóa dân gian của các dân
tộc miền núi phía Bắc.

Các vị thần có nguồn gốc là dân tộc thiểu số trong điện thần thể hiện sự giao
lưu văn hóa, mối quan hệ bình đẳng, gắn bó mật thiết giữa các dân tộc ở Việt
Nam.

Thực hành và tham dự vào nghi lễ lên đồng và các hoạt động lễ hội để cầu sức
khỏe, may mắn, hạnh phúc, thể hiện khát vọng trong cuộc sống thường ngày,
hướng con người đến lòng từ bi bác ái như là nền tảng của những nguyên tắc
ứng xử giữa con người với con người.

Thờ cúng Thánh Mẫu, biểu tượng người mẹ tối linh góp phần đề cao giá trị, vai
trò của người phụ nữ trong đời sống gia đình và xã hội Việt Nam.

Tín ngưỡng thờ Mẫu Tam Phủ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-tho-mau-tam-phu.html



Bên cạnh đó, thực hành lễ hội, lên đồng, hát văn với những yếu tố văn hóa dân
gian như trang phục, âm nhạc, múa… được thể hiện một cách nghệ thuật gắn
với tín ngưỡng Thờ Mẫu Tam Phủ, đó cũng là một phương thức nhằm lưu giữ lịch
sử, di sản và bản sắc văn hóa của người Việt.

Nghi lễ chính, trung tâm của Thực hành Tín ngưỡng Thờ Mẫu Tam phủ là nghi lễ
Lên đồng – được hiểu là một hình thức diễn xướng dân gian, thể hiện đức tin về
sự giáng/nhập của các vị thần trong điện thần của Tín ngưỡng Thờ Mẫu Tam
phủ. Các giá đồng bao gồm hát văn, trang phục, múa thiêng được kế hợp một
cách hài hòa, thể hiện sự giáng đồng của các vị thánh mang tính tâm linh và
biểu tượng.  Những người thực hành tin rằng, bằng hình thức diễn xướng này,
họ có thể giao tiếp được với các đấng thần linh để gửi gắm, biểu đạt những
mong muốn, khát vọng của mình thông qua các thầy đồng - người đóng vai  trò
trung gian giữa con người và thần linh. Đây là hình thức shaman giáo - diễn
xướng xuất nhập thần tương đối phổ biến ở nhiều quốc gia trên thế giới (Hàn
Quốc, Mông Cổ, Uzbekistan, Braxin, Zimbabwe…).

Ngày 01 tháng 12 năm 2016, tại Phiên họp Uỷ ban Liên Chính phủ về bảo vệ di
sản văn hóa phi vật thể lần thứ 11 của UNESCO diễn ra tại thành phố Addis
Ababa, nước Cộng hòa dân chủ Liên bang Ethiopia, di sản Thực hành tín ngưỡng
Thờ Mẫu Tam Phủ của người Việt đã chính thức được UNESCO ghi danh tại Danh
sách Di sản văn hóa phi vật thể đại diện của nhân loại.[1]

Đặc điểm của văn hóa Thực hành tín ngưỡng thờ
Mẫu Tam Phủ của người Việt

Theo quy định tại khoản 1, 2 Điều 2 Luật tín ngưỡng, tôn giáo năm 2016 thì: Tín
ngưỡng là niềm tin của con người được thể hiện thông qua những lễ nghi gắn
liền với phong tục, tập quán truyền thống để mang lại sự bình an về tinh thần
cho cá nhân và cộng đồng. Và hoạt động tín ngưỡng là hoạt động thờ cúng tổ
tiên, các biểu tượng linh thiêng; tưởng niệm và tôn vinh người có công với đất
nước, với cộng đồng; các lễ nghi dân gian tiêu biểu cho những giá trị lịch sử,
văn hóa, đạo đức xã hội.

Theo Uỷ ban Liên Chính phủ về bảo vệ di sản văn hóa phi vật thể, hồ sơ đề cử di
sản văn hóa phi vật thể Thực hành Tín ngưỡng thờ Mẫu Tam phủ của người Việt
“đáp ứng những tiêu chí sau để đăng ký vào Danh sách di sản văn hóa phi vật
thể đại diện của nhân loại:

Thứ nhất: Các thông tin trong Hồ sơ đã chỉ ra rằng di sản đã và đang góp phần
quan trọng vào việc tạo ra sợi dây tinh thần liên kết các cộng đồng thực hành di

Tín ngưỡng thờ Mẫu Tam Phủ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-tho-mau-tam-phu.html



sản. Từ góc độ xã hội, với tính chất cởi mở của di sản, đã thúc đẩy sự khoan
dung giữa các sắc tộc và tôn giáo. Di sản này đã được trao truyền lại từ thế kỷ
thứ XVI thông qua việc thực hành, truyền dạy của thủ nhang, đồng đền và con
nhang, đệ tử,... Nó tương thích với các quy định về nhân quyền quốc tế và
không có giới hạn về thực hành;

Thứ hai: Các thông tin trong Hồ sơ chỉ ra rằng, bộ phận cấu thành của di sản
này góp phần vào khả năng thực hành di sản nói chung và nâng cao nhận thức
về tầm quan trọng của nó ở các cấp độ khác nhau; đưa ra được những điểm
tương đồng văn hóa giữa các cộng đồng và các nhóm người tham gia vào việc
thờ Mẫu như là biểu tượng của lòng từ bi và độ lượng, cùng với đó là sự kết hợp
của Đạo giáo, Phật giáo và các tôn giáo khác. Khi di sản này này được chia sẻ
bởi các nhóm dân tộc khác nhau ở Việt Nam, việc thực hành sẽ tăng cường đối
thoại và thúc đẩy tôn trọng đa dạng văn hóa; giúp cho việc sáng tạo, làm giàu
vốn văn hóa và trở thành một thành phần quan trọng của lễ hội, nơi mà yếu tố
nghệ thuật như trang phục, vũ đạo và âm nhạc đóng vai trò quan trọng;

Thứ ba: Từ những năm 1990, các con nhang, đệ tử và người thực hành di sản
này đã tự nguyện huy động, đóng góp tiền, hỗ trợ cho việc duy trì lễ hội và
trùng tu di tích thờ Mẫu. Nhà nước đã ban hành nhiều chính sách để quản lý các
lễ hội, di sản. Các biện pháp bảo vệ và phát huy giá trị của di sản đã được đưa
ra bao gồm: xây dựng chính sách hỗ trợ, thành lập các câu lạc bộ bảo vệ và
phát huy giá trị di sản ở địa phương; phục hồi các lễ hội truyền thống; tổ chức
nghiên cứu khoa học, xuất bản tài liệu hướng dẫn; tổ chức triển lãm, trưng bày,
trình diễn di sản tại bảo tàng; thiết kế các chương trình giảng dạy chính thức và
phi chính thức; tôn vinh, công nhận danh hiệu cho các nghệ nhân và thủ nhang,
đồng đền tiêu biểu. Các hoạt động đó phản ánh cam kết của Nhà nước, cộng
đồng và các nhóm nhằm bảo vệ di sản. Mục tiêu tổng thể là để đảm bảo tính
khả thi trong việc thực hành di sản, tránh việc thương mại hóa các nghi lễ;

Thứ tư: Đề cử này là kết quả của việc tham vấn và hợp tác của những người
thực hành (thủ nhang, đồng đền, ông đồng, bà đồng, cung văn, con nhang, đệ
tử,...), đại diện cộng đồng, nhà nghiên cứu, cùng với nhiều tổ chức chính phủ và
phi chính phủ. Các tài liệu kèm theo hồ sơ cho thấy họ đã nhận được sự đồng
thuận của cộng đồng cho việc đề cử di sản. Thông tin của Hồ sơ đã chứng minh
rằng các biện pháp cụ thể nhằm bảo vệ và phát huy giá trị di sản đã được thực
hiện luôn tôn trọng phong tục tập quán, quyền tham gia thực hành di sản;

Thứ năm: Thông tin Hồ sơ cũng đã cung cấp một phụ lục chứng minh di sản đã
được đưa vào Danh sách di sản văn hóa phi vật thể quốc gia năm 2013. Hoạt
động kiểm kê đã được Cục Di sản văn hóa (Bộ Văn hóa, Thể thao và Du lịch)

Tín ngưỡng thờ Mẫu Tam Phủ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-tho-mau-tam-phu.html



phối hợp tổ chức thực hiện với Viện Văn hóa nghệ thuật quốc gia Việt Nam; kết
quả kiểm kê đều được cập nhật hàng năm. Việc kiểm kê đã được thực hiện với
sự tham gia của cộng đồng địa phương, trưởng thôn, thủ nhang, đồng đền, ông
đồng, bà đồng, con nhang, đệ tử...”.

Việc UNESCO ghi danh Thực hành tín ngưỡng thờ Mẫu Tam Phủ của người Việt
tại Danh sách Di sản văn hóa phi vật thể đại diện của nhân loại khẳng định
những nỗ lực của các cấp, các ngành và cộng đồng trong việc bảo tồn kho tàng
di sản văn hóa phi vật thể của dân tộc.

Tín ngưỡng thờ Mẫu Tam Phủ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-tho-mau-tam-phu.html



Bảo tồn và phát huy giá trị di sản Thực hành tín
ngưỡng thờ Mẫu Tam Phủ

3.1. Thực trạng hoạt động Thực hành tín ngưỡng thờ
Mẫu Tam Phủ hiện nay

Tín ngưỡng thờ Mẫu Tam Phủ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-tho-mau-tam-phu.html



Là một loại hình tín ngưỡng dân gian phản ánh rõ nét tâm hồn người Việt, tín
ngưỡng thờ Mẫu có sức sống mãnh liệt, phù hợp với mọi hoàn cảnh lịch sử đất
nước. Tuy nhiên, hiện tượng thương mại hóa, biến tướng trong các nghi lễ của
tục thờ Mẫu khiến cho nghi lễ mất đi tính linh thiêng, trở thành thách thức trong
công tác bảo tồn và phát huy giá trị di sản.

Trong suốt quá trình hình thành và phát triển, tín ngưỡng thờ Mẫu luôn có sự
gắn bó, dung hòa với các tôn giáo, tín ngưỡng khác, nương tựa, bổ sung cho
nhau để cùng nhau tồn tại và phát triển. Bên cạnh đó, trong suốt tiến trình phát
triển, tín ngưỡng thờ Mẫu còn tích tụ, hàm chứa nhiều giá trị tiêu biểu của lịch
sử và văn hóa truyền thống, góp phần giữ gìn, lưu truyền và phát huy những
tinh hoa văn hóa thuộc về bản sắc dân tộc độc đáo của Việt Nam. Tuy nhiên,
hiện nay ở nhiều nơi, việc thực hành tín ngưỡng thờ Mẫu đã nảy sinh tình trạng
hỗn loạn, nhiều biến tướng, gây bức xúc trong nhân dân. Theo thanh đồng Trần
Thanh Tùng (Lê Chân, Hải Phòng) là một Thanh đồng lâu năm và có uy tín tại
thành phố Hải Phòng cho biết. Việc thực hành tín ngưỡng thờ Mẫu hiện nay có
nhiều người lợi dụng hình thức này để hoạt động mê tín dị đoan, tổ chức xa hoa
lãng phí không đúng như bản chất, có những giá đồng lên tới hàng trăm triệu
đồng. Số người thực hành tín ngưỡng thờ Mẫu ngày càng gia tăng về số lượng.
Qua thực tế cho thấy nam giới tham gia hoạt động này nhiều hơn phụ nữ. Tỷ lệ
những người thực hành tín ngưỡng thờ mẫu hoạt động tích cực chiếm tỷ lệ 70%,
còn lại tỷ lệ mê tín dị đoan là 30%. Hiện nay, giới trẻ sùng bái hơn về cách lễ bái
nhưng về nghi lễ thì kém hơn, khá tùy tiện, không chỉ diễn ra ở đền, phủ thờ
Mẫu mà cả ở đình thờ Thành hoàng, thờ danh nhân, nơi chùa chiền thờ Phật…
Việc thực hành tín ngưỡng thờ Mẫu có biểu hiện lệch chuẩn từ trang phục, đạo
cụ, văn hầu cho đến vũ đạo. 

Hoạt động thực hành tín ngưỡng thờ Mẫu là nét đẹp văn hóa của người Việt cần
được bảo tồn và phát triển, việc lợi dụng hình thức này để hoạt động mê tín dị
đoan trục lợi cần loại trừ, cần tuyên truyền để người dân hiểu và thực hiện tốt.

3.2. Ý nghĩa xã hội của hoạt động Thực hành tín ngưỡng
thờ Mẫu Tam Phủ

Xã hội càng phát triển con người càng có nhiều điều kiện tiếp xúc với nhiều nền
văn hóa khác nhau, tiếp cận nhiều thông tin tạo cơ hội để giao lưu, phát triển
và hội nhập. Nhưng bên cạnh đó cũng sẽ phát sinh nhiều vấn đề về kinh tế, xã
hội, áp lực cuộc sống của con người hiện đại sẽ lớn hơn từ các mối quan hệ xã
hội. “Stress” đè nặng lên cá nhân, buộc họ phải tìm cách tháo gỡ để dung hòa
giữa trạng thái bên ngoài và diễn biến tâm lý bên trong.

Tín ngưỡng thờ Mẫu Tam Phủ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-tho-mau-tam-phu.html



Đa số những người tìm đến hoạt động này đều đang rơi tình trạng tâm lý hoảng
loạn, lo sợ, hoang mang vì nhiều lý do phát sinh mà không tự tìm được cách
tháo gỡ hoặc những người đang mong muốn có công việc thuận lợi, tốt đẹp hơn.
Mong muốn qua “Canh hầu” để mong được Thánh giáng xuống, khuông phù[2]
cho Quốc thái, dân an, nhà nhà hưng thịnh, tai ương viễn tống, dịch bệnh tiêu
trừ, “Tâm tưởng sự thành”. Xét về phương diện tác động đến tâm lý người, hoạt
động thực hành tín ngưỡng văn hóa thờ Mẫu đã giúp họ được sự cân bằng tâm
lý một cách tích cực, thêm động lực để hoàn thành công việc. Khi họ có động
lực, niềm tin thì chính bản thân họ tự tìm được hướng giải quyết cho chính bản
thân mình, chứ không phải có một ông thần, vị thánh nào hóa giải, hay làm giúp
họ.

Di sản này đã được truyền lại từ đời này qua đời khác thông qua truyền dạy của
thủ nhang, đồng đền cho con nhang, đệ tử... trong dân gian. Qua các màn hóa
thân của Thanh đồng người xem được chiêm ngưỡng nét đẹp của trang phục
các vùng miền, lịch sử, diễn xướng lại những vị anh hùng lịch sử được hiển
thánh, hiển thần bằng những nghi thức hầu khác nhau đúng như tích của mỗi vị
thánh.

Ví dụ: Quan Tam phủ khi giáng đồng ngài múa đôi kiếm, quan lớn Tuần Tranh
khi giáng đồng ngài múa đao. Thánh chầu người dân tộc thiểu số khi giáng
đồng Ngài múa đôi mồi (tượng trưng cho đôi bó đuốc soi đường đi trên núi non,
hiểm trở), ông Hoàng Mười khi giáng đồng Ngài lấy quạt đề thơ, tượng trưng cho
học vấn, trí tuệ.. Cô bé khi giáng đồng ban phát hoa tươi, quả tốt cho trần gian
tượng cho sung túc, đủ đầy, mùa màng tốt tươi. Khi các Giá giáng đồng thì đều
ban khen thưởng lộc bằng hiện kim tượng cho những người hầu dâng, cung văn
và những đồng đền, đồng điện và các đệ tử trong nhân gian. Điều này để tăng
niềm tin, nghị lực trong cuộc sống.

Kết luận

Di sản Thực hành Tín ngưỡng Thờ Mẫu Tam phủ của người Việt đã chính thức
được UNESCO ghi danh tại Danh sách Di sản văn hóa phi vật thể đại diện của
nhân loại. Với thế hệ trẻ ngày nay, chúng ta có trách nhiệm bảo tồn, phát triển
hoạt động này. Di sản ngày là sản phẩm tinh thần gắn với cộng đồng người
Việt, có giá trị lịch sử, văn hóa, khoa học, thể hiện bản sắc của dân tộc. Người
Việt Nam đã không ngừng tái tạo và lưu truyền từ thế hệ này sang thế hệ khác
bằng hình thức trao truyền qua các “Canh hầu”.

Sự đa dạng, phong phú về hình thức và nội dung của di sản giúp nâng cao nhận
thức về tầm quan trọng của các di sản với sự phát triển của xã hội, giúp quảng

Tín ngưỡng thờ Mẫu Tam Phủ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-tho-mau-tam-phu.html



bá và giới thiệu văn hóa, tín ngưỡng đầy bản sắc của đất nước và con người Việt
Nam.

Lê Thị Thu Dung, Viện kiểm sát nhân dân Tp.Thủy Nguyên, Hải Phòng
***

Chú thích:

[1] http://dsvh.gov.vn/thuc-hanh-tin-nguong-tho-mau-tam-phu-cua-nguoi-viet-
tro-thanh-di-san-van-hoa-phi-vat-the-dai-dien-cua-nhan-loai-1536 (tra cứu hồi
15h ngày 09/02/2022)

[2]  Giúp đỡ, phù trì.

Tín ngưỡng thờ Mẫu Tam Phủ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-tho-mau-tam-phu.html


