
Tín ngưỡng và Nghi lễ cúng Ông Công – Ông
Táo

ISSN: 2734-9195   06:10 10/02/2026

Nếu Táo Quân ghi chép thiện ác, thì Phật giáo chỉ ra rằng sổ sách ấy chính là
tâm mỗi người. Nếu Táo Quân giữ hòa khí gia đình, thì Phật học nhắc ta rằng
hòa khí sinh từ chính kiến và chính ngữ.

Tác giả: Vũ Nguyễn Khôi
 

1. Dẫn nhập

Trong đời sống tín ngưỡng dân gian Việt Nam, tục thờ Táo Quân và nghi lễ cúng
Ông Công – Ông Táo đã trở thành một mạch nguồn văn hóa bền bỉ, chảy
xuyên suốt cả ba miền Bắc – Trung – Nam. Không ồn ã, không phô trương,
nghi thức này lặng lẽ được gìn giữ ngay trong mỗi căn bếp, mỗi nếp nhà.
 
Trong các thư tịch cổ như Việt Điện U Linh Tập hay Lĩnh Nam Chích Quái, Thổ
Công – Thổ Địa – Thổ Kỳ (gọi chung là Táo Quân) được mô tả như những vị
thần bản trạch luôn âm thầm gìn giữ mái ấm, trông coi đất đai, bảo hộ đời sống
thường nhật. 
 
Tín ngưỡng ấy phản ánh một quan niệm căn cốt của người Việt: “an cư lạc
nghiệp.” Muốn lập nghiệp, trước hết phải có một nơi chốn an yên để trở về. Và
sự an yên ấy không chỉ đến từ việc dựng xây một ngôi nhà bằng bê tông cốt
thép, mà còn từ việc linh thiêng hóa không gian sống nơi con người gửi gắm
niềm tin, đạo lý và trách nhiệm với tổ tiên, với đất đai, với cuộc đời mình.
 
Nhà không chỉ là nơi chốn tránh nắng tránh mưa mà còn là chỗ nương tựa của
tâm hồn, che chở và ôm ấp con người, cùng vui, cùng buồn, xoa dịu những lúc
thăng trầm trong cuộc sống. Mỗi gian bếp, mỗi gian thờ, mỗi nhành hương thơm
ngan ngát khói chiều tháng Chạp đều là cầu nối giữa con cháu gửi trọn tấm
lòng tri ân đến tổ tiên, sau những ngày tháng bộn bề mưu sinh nay gác lại tận
hưởng hương vị Tết truyền thống, những phút giây được quây quần cùng nhớ về
cội nguồn, được nghỉ ngơi sau một năm vất vả.
 

Tín ngưỡng và Nghi lễ cúng Ông Công – Ông Táo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-va-nghi-le-cung-ong-cong-ong-tao.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/ngay-tien-ong-tao-ve-troi.html
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/nhung-hoat-dong-cua-phat-giao-ba-mien-nuoc-ta-tu-cuoi-the-ky-xix-den-truoc-khi-thanh-lap-tong-hoi-phat-giao-viet-nam-nam-1951.html
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/nhung-loai-tin-nguong-nhan-gian-khong-phai-la-dao-phat.html
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/nhung-loai-tin-nguong-nhan-gian-khong-phai-la-dao-phat.html
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tet-nguyen-dan-va-hanh-trinh-tro-ve-binh-an.html
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tet-nguyen-dan-va-hanh-trinh-tro-ve-binh-an.html


Bởi thế, việc cúng Táo Quân hay giữ gìn hương hỏa không phải chỉ là nghi lễ
mang bản sắc tín ngưỡng, mà qua đó con người kiến tạo nội lực tinh thần, nuôi
dưỡng đạo hiếu, đạo nghĩa, xây dựng niềm tin vào nhân quả thiện lành.
 
Trong những ngày giáp Tết, người Việt sửa soạn bày biện mâm lễ dâng lên Ông
Công – Ông Táo như một lời tri ân đối với mái nhà mình đang nương náu, với
ngọn lửa đã gìn giữ bao bữa cơm đoàn tụ suốt bốn mùa. 
 
Căn bếp, nơi tưởng như chỉ để nấu nướng, được linh thiêng hóa thành không
gian rèn luyện giới hạnh và kỷ luật tự thân, một nơi ta học cách tiết chế, trân
quý thực phẩm, và nuôi dưỡng chính niệm trong từng thao tác nhỏ bé. Bởi một
bữa ăn ngon cho cả gia đình, ngoài lựa chọn những nguyên liệu thực phẩm tươi
ngon sạch sẽ, người nấu còn phải đặt vào đó tình yêu và sự hiện diện. Mảnh
đất, vốn là mặt bằng kiến tạo nhà cửa, lại trở thành nền tảng tinh thần, là thửa
ruộng tâm linh nơi con người đặt gốc rễ thân–tâm, nương vào đó mà vững chãi
trước biến động cuộc đời. Và nhà, từ chỗ trú ngụ vật lý, mở rộng thành không
gian của yêu thương và nhân ái, nơi mỗi thành viên thực tập nói những lời dễ
nghe, chia sẻ và nhường nhịn, cùng nhau xây từng viên gạch hạnh phúc.
 
Từ sự dung hợp giữa mảnh đất – căn bếp – ngôi nhà, tín ngưỡng Táo Quân vượt
khỏi giới hạn của một phong tục dân gian để trở thành một lối sống theo tinh
thần Phật giáo: nhắc nhở con người quay về với gốc rễ thân–tâm, tu sửa
thân–tâm qua từng bữa cơm, nuôi dưỡng những mầm thiện lành khởi sinh ngay
từ căn bếp – nơi lửa chín thức ăn cũng chính là nơi lửa chin khơi dậy nhiệt huyết
tâm hồn.

Tín ngưỡng và Nghi lễ cúng Ông Công – Ông Táo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-va-nghi-le-cung-ong-cong-ong-tao.html



Hình ảnh minh hoạ (sưu tầm).

2. Nguồn gốc và ý nghĩa tín ngưỡng thờ cúng Táo
Quân trong mỗi gia đình Việt

2.1 Nguồn gốc tục thờ Táo Quân

Nguồn gốc tục thờ Táo Quân không chỉ bắt đầu từ một truyền thuyết dân gian,
mà từ chính nhịp sống của những người dân Việt Nam từ ngàn xưa – những con
người sớm hôm gắn bó với đồng ruộng, với đất, với nước và với vòng quay của
trời đất. 
 
Như nhận định của GS. Ngô Đức Thịnh và Tạ Chí Đại Trường: “Trong nền văn
minh lúa nước, đất không chỉ là tài nguyên, mà còn là không gian linh thiêng.”
(Lễ hội cổ truyền Việt Nam, 1992).
 
Người Việt xưa tin rằng đất có linh, bếp có thần, nhà có chủ và việc thờ cúng
Táo Quân chính là cách họ dệt một sợi dây kết nối giữa đời sống mưu sinh của
con người và những huyền bí linh thiêng của vũ trụ.
 
Trong tín ngưỡng dân gian Việt Nam, Táo Quân thường được hiểu là ba vị
(thường gọi hai ông một bà). Ba vị này gọi lần lượt là Thổ Công – Thổ Địa – Thổ
Kỳ, phản ánh một hệ biểu tượng gia đình bao trùm “đất đai – bếp núc – nhà

Tín ngưỡng và Nghi lễ cúng Ông Công – Ông Táo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-va-nghi-le-cung-ong-cong-ong-tao.html

https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/van-hoa-phat-giao-xu-dong-trong-dong-chay-van-hoa-dan-toc.html
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/van-hoa-phat-giao-xu-dong-trong-dong-chay-van-hoa-dan-toc.html


cửa” và nề nếp sinh hoạt.

2.2 Truyền thuyết “Hai ông một bà” (theo Lĩnh Nam
Chích Quái, bản dịch NXB Văn học)

Xưa có hai vợ chồng là Trọng Cao và Thị Nhi lấy nhau đã lâu mà không có con.
Một hôm hai vợ chồng cãi nhau, Trọng Cao nóng nảy nên đánh vợ, Thị Nhi bỏ
nhà ra đi, sau đó kết duyên với một người khác là Phạm Lang. Trọng Cao sau
khi vợ bỏ đi thì vô cùng hối hận bèn cũng bỏ nhà đi tìm. Tìm mãi không được,
hết tiền ăn đường, đành phải xin ăn lần hồi. Một hôm Trọng Cao tình cờ đến xin
ăn tại nhà Phạm Lang, Thị Nhi nhận ra chồng cũ nhân lúc chồng mới đi vắng thì
đưa vào nhà thết đãi. Sợ chồng mới bắt gặp, Thị Nhi cho Trọng Cao trú tạm
trong đống rơm ngoài đồng. Không ngờ Phạm Lang vô tình đốt đống rơm để lấy
tro bón ruộng khiến Trọng Cao bị chết cháy. Thị Nhi thấy Trọng Cao như vậy
cũng nhảy vào chết theo. Phạm Lang thấy thế lao vào cứu cũng bị lửa thiêu
chết.
 
Câu chuyện của họ đã khiến Ngọc Hoàng Thượng đế xót thương nên cho hóa
kiếp thành Thần Bếp và phong cho mỗi người một danh vị: Phạm Lang làm Thổ
công, trông coi việc bếp, danh hiệu là Đông Trù Tư Mệnh Táo Phủ Thần Quân;
Trọng Cao làm Thổ địa, trông coi việc nhà cửa, danh hiệu là Thổ Địa Long Mạch
Tôn Thần; Thị Nhi làm Thổ kỳ, trông coi việc chợ búa, danh hiệu là Ngũ Phương
Ngũ Thổ Phúc Đức Chính Thần.

2.3 Ý nghĩa tập tục thờ cúng Táo Quân 

Tập tục thờ cúng Táo Quân, tưởng như giản dị, lại ẩn chứa một hệ giá trị đạo
đức được người Việt gửi gắm vào chính căn bếp của mình. Truyền thuyết “hai
ông một bà” không chỉ kể về bi kịch tình cảm, mà là câu chuyện sống động về
trung – hiếu – nghĩa, về sự thủy chung và bổn phận mà con người mang theo
bên mình khi xây dựng một mái ấm. Khi ba nhân vật chọn lao vào ngọn lửa, họ
đã trao cho đời một ẩn dụ đẹp: trong tình nghĩa, đôi khi người ta sẵn sàng hy
sinh chính mình để bảo toàn điều đúng đắn. Và cũng từ khoảnh khắc ấy, bếp
lửa – nơi vốn chỉ để nấu ăn – bỗng trở thành một pho kinh đạo đức, nơi mỗi gia
đình soi lại cách cư xử, lời nói, tâm ý của mình.
 
Niềm tin rằng Táo Quân lên chầu Ngọc Hoàng ngày 23 tháng Chạp để ghi chép
thiện ác của từng nhà, kỳ thực, không chỉ là tín ngưỡng dân gian. Đó là cơ chế
tự nhắc nhở: mỗi hành vi, dù nhỏ, đều để lại dấu ấn. Hình ảnh cá chép đưa Táo
lên trời – vượt vũ môn – là biểu tượng dịu dàng nhưng mạnh mẽ của chuyển
hóa. Thể hiện rằng ai cũng có thể tiến về phía trước, cũng có thể vượt qua

Tín ngưỡng và Nghi lễ cúng Ông Công – Ông Táo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-va-nghi-le-cung-ong-cong-ong-tao.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tet-van-minh-qua-lang-kinh-triet-ly-phat-giao.html
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/van-khan-ong-cong-ong-tao-2025-chi-tiet-va-net-dung-hoa-tin-nguong-phat-giao.html


những “khoảng tối” trong tâm mình, chỉ cần một khởi niệm thiện lành, một
hành động đúng đắn.
 
Thờ Táo Quân vì thế không phải chỉ là thờ thần linh. Đó là quá trình linh thiêng
hóa không gian sống, để đất đai – bếp núc – nhà cửa trở thành nơi nương tựa
tinh thần. Khi đặt bát hương, khi thắp nén nhang, khi dọn dẹp bếp núc cuối
năm, con người đồng thời sắp xếp lại chính mình, trật tự trong nhà trở thành
trật tự trong tâm, hòa khí trong gia đình trở thành sự an tĩnh nội tại trong mỗi
thành viên.
 
Tâm an thì nhà an, một tổ ấm có chủ thể bảo hộ dù là thần linh hay chính sự
tỉnh thức của người sống sẽ giúp mỗi thành viên yên tâm cư trú, sống nhẹ
nhàng với nhau, và tự khởi lên những điều tốt đẹp. Tập tục cúng Táo Quân vì
vậy không chỉ là một nghi lễ, mà là một pháp môn của đời sống, nhắc ta quay
về với nếp nhà, với bếp lửa, và với phần thiện lương luôn có sẵn trong mỗi
người.

2.4 Nghi lễ cúng Ông Công – Ông Táo ngày 23 tháng
Chạp dịp Tết Nguyên đán

Nghi thức cúng Táo Quân trong mỗi gia đình không chỉ là việc sắp đặt vật phẩm
lên một bàn thờ, mà còn là một cách con người sắp đặt lại chính mình: lòng tôn
kính, sự biết ơn và ý thức giữ gìn nề nếp được gửi gắm vào từng vị trí, từng món
lễ, từng nén hương. Dù thờ chung với gia tiên hay đặt bát hương riêng nơi bếp –
tùy phong tục mỗi vùng – nguyên tắc cốt lõi vẫn không thay đổi: tôn nghiêm –
trang tĩnh – có trật tự, để không gian thiêng hòa nhịp cùng nhịp thở của ngôi
nhà.
 
Lễ vật và cách chuẩn bị
 
Lễ cúng ở mỗi miền, mỗi nhà có thể khác nhau, nhưng đều giữ chung tinh thần
thành kính và đơn giản. Một mâm cỗ ngày 23 tháng Chạp thường có: gà luộc,
xôi, canh măng hoặc canh bóng, đĩa rau, đĩa bánh trái, hương, hoa, đăng, trà,
quả, trầu cau,…
 
Không thể thiếu là mũ – áo – hia của Táo Quân: hai mũ nam và một mũ nữ, như
hành trang để các ngài “lên đường” chầu Trời.
 
Tùy vùng miền mà nghi thức cúng cá có khác biệt:
- Miền Bắc: thả cá chép sống ra ao, hồ, sông – gửi đi niềm mong mỏi năm cũ
khép lại, năm mới bình an.

Tín ngưỡng và Nghi lễ cúng Ông Công – Ông Táo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-va-nghi-le-cung-ong-cong-ong-tao.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-tho-mau-trong-tien-trinh-phat-trien-ton-giao-tin-nguong-o-viet-nam.html


- Miền Trung: ở nhiều nơi dùng hình tượng ngựa giấy.
- Miền Nam: phổ biến cá chép giấy, hóa vàng sau lễ.
 
Nhưng điều quan trọng không nằm ở có hay không cá chép, mà ở tấm lòng khi
cúng. Khi thả cá, người Việt tin rằng: như cá vượt vũ môn hóa rồng, con người
cũng có thể vượt lên chính mình, buông bỏ điều cũ kỹ để bước vào năm mới nhẹ
nhàng hơn, thiện lành hơn.
 
Hình tượng “cá chép hóa rồng” vốn xuất hiện trong văn hóa Á Đông từ rất sớm,
là biểu tượng của chuyển hóa năng lượng và nỗ lực tinh tấn. Ẩn sau nghi lễ Táo
Quân, hình tượng cá chép mang nhiều tầng ý nghĩa.
 
Trước hết, đó là sức mạnh chuyển hóa, nhắc con người rằng ta luôn có khả năng
tu sửa chính mình. Mỗi năm mới đến không chỉ là sự thay đổi của thời gian mà
là cơ hội để làm mới tâm, chuyển hóa tập khí cũ, gieo lại những hạt giống thiện
lành. Cùng với đó là khát vọng vươn lên, thể hiện mong mỏi của gia đình về một
năm hanh thông, mọi sự an hòa. Dưới ánh sáng Phật học, đây là tinh tấn (viriya)
– sức mạnh thúc đẩy con người vượt khỏi sự ù lì, trì trệ, hướng về đời sống cao
đẹp hơn. Và sâu thẳm nơi mỗi mâm lễ chiều 23 tháng Chạp là niềm tin vào
thiện nghiệp: tin rằng mọi hành vi lành đều được ghi nhận, trở thành phước báu
nội tại, âm thầm nảy nở như mầm cây gặp mưa thuận gió hòa. Công đức không
phải lời ban tặng từ thần linh, mà chính là kết quả tất yếu từ hành vi thiện, như
cây cho trái đúng mùa, như hương thơm theo chiều gió.
 
Do đó, nghi thức thả cá chép không nên được hiểu đơn giản là việc “tiễn Táo về
Trời” theo nghĩa vật chất, mà là một biểu tượng đẹp của niềm tin vào sự chuyển
hóa đạo đức. Hình ảnh cá chép vượt vũ môn nhắc con người rằng ai cũng có thể
đổi thay, cũng có thể bước qua những lầm lỗi của chính mình để hướng đến
điều thiện lành hơn, sáng trong hơn.
 
Từ góc nhìn ấy, lễ cúng Ông Công – Ông Táo không chỉ là một phong tục cuối
năm, mà là một hoạt động văn hóa để người Việt thực tập đạo đức ngay giữa
đời sống thường ngày. Đó là dịp mỗi người soi lại lời nói và hành vi của mình,
nuôi dưỡng hạnh phúc gia đình bằng hòa khí, biết ơn và sự quan tâm thầm lặng,
đồng thời khơi dậy niềm tin rằng mình có thể bắt đầu lại, có thể chuyển hóa
những điều chưa trọn vẹn của một năm đã qua.

Tín ngưỡng và Nghi lễ cúng Ông Công – Ông Táo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-va-nghi-le-cung-ong-cong-ong-tao.html



Hình ảnh minh hoạ (sưu tầm).

3. Góc nhìn Phật giáo: Giới–Định–Tuệ qua nghi lễ
thờ cúng Táo Quân của người Việt

Mặc dù tín ngưỡng thờ Ông Công – Ông Táo thuộc phạm trù tín ngưỡng dân gian
chứ không phải nghi lễ của Phật giáo, nhưng khi tiếp cận trên bình diện đạo đức
học và đời sống tinh thần, ta thấy có những điểm tương hợp sâu sắc với giáo lý
nhà Phật.
 
Thổ Công – biểu tượng của gia đạo và giới luật 
 
Trong tín ngưỡng dân gian, Thổ Công là vị đứng đầu bộ ba Táo Quân, giữ vai trò
điều phối mọi sự trong gia đình: việc lớn – việc nhỏ, hòa thuận – xung đột, hưng
– suy đều thuộc quyền phán xét. Điều này phản ánh rằng một ngôi nhà muốn
vững bền phải có trật tự đạo lý, cũng như một thân tâm muốn an ổn phải có giới
luật làm nền. Không có giới, tâm dễ phóng dật, không có nền nếp gia đình,
hạnh phúc dễ rạn vỡ.
 
Từ góc nhìn Phật học, Thổ Công có thể được ví như Giới trong Tam học (Sīla).
Giới không phải là sự nghiêm khắc cưỡng chế, mà là những hàng rào mềm giữ
gìn sự lành thiện. Khi trong nhà có quy ước ứng xử, có lời nói ái ngữ, có sự tôn
trọng vai trò của nhau, thì không cần ép buộc, hạnh phúc vẫn tự nhiên nảy nở.
Một mái ấm thực sự không đến từ tiền bạc hay tiện nghi vật chất, mà từ cách
mỗi người biết dừng lại, biết nhìn sâu vào cảm xúc mình và người, để lời nói và

Tín ngưỡng và Nghi lễ cúng Ông Công – Ông Táo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-va-nghi-le-cung-ong-cong-ong-tao.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/nang-cao-tan-so-nang-luong-qua-gioi-dinh-tue.html


hành động luôn nhẹ nhàng như một làn gió mát.
 
Thổ Công vì thế không chỉ là vị thần trông coi quản lý việc nhà, mà là một biểu
tượng đạo đức học. Ngài nhắc ta rằng gia đình là đạo tràng đầu tiên nơi ta học
nhẫn nhịn, lắng nghe, giữ gìn từng hạt giống thiện tâm. 
 
Thổ Địa – đất làm gốc, định làm nền
 
Thổ Địa là vị thần linh cai quản, bảo vệ mảnh đất, nhưng đất trong quan niệm
dân gian không chỉ để xây nhà mà còn để dựng tâm. Nơi đâu ta thắp một nén
hương, nơi đó có sự hiện diện của tổ tiên, của truyền thống, của bao thế hệ đã
đi qua. Đất vì vậy vừa là vật thể vừa là ký ức, vừa hữu hình vừa tâm linh. Mỗi
lần cúng Thổ Địa, là một lần người Việt dạy con cháu về mối liên hệ giữa con
người và môi trường sống: ta tồn tại nhờ đất, và đất cũng nuôi dưỡng tâm hồn
ta theo cách thầm lặng nhất.
 
Dưới ánh sáng Phật học, Thổ Địa tương đương với Định (Samādhi). Khi tâm được
đặt trên một nền vững, như cây có rễ sâu, như người có quê hương tinh thần,
thì gió đời không thể dễ dàng lay chuyển. Định không phải là sự bất động, mà là
tỉnh lặng có nhận thức, giống như mặt đất vẫn bình lặng mà tất cả sự sống sinh
trưởng trên đó. Một gia đình có “Thổ Địa” vững chắc chính là một gia đình mà
các thành viên thuần thục khả năng an trú nội tâm, giữ được sự tĩnh lặng như
mặt đất, chịu đựng, nâng đỡ, mà không xao động trước gió đời. Khi mỗi người
có nơi neo lại tâm mình bằng chính niệm, bằng biết ơn, bằng lời nói nhẹ nhàng
thì gia đình trở thành miền đất an trú và “Thổ Địa” không chỉ nằm dưới nền nhà,
mà sống trong từng hơi thở.
 
Vì vậy, cúng Thổ Địa không chỉ để cầu an, mà là lời nhắn nhủ ai biết gìn giữ và
coi trọng đất người ấy cũng biết gìn giữ tâm. Điều này phản chiếu một sự thật
giản dị: muốn đời thịnh, trước hết phải biết dựng nền an trú trong chính mình.
 
Thổ Kỳ – học tiêu dùng thiểu dục tri túc, nuôi dưỡng tuệ tri
 
Nếu Thổ Công giữ nề nếp và Thổ Địa mang lại sự an ổn, thì Thổ Kỳ là vị chủ
quản của thực phẩm, chợ búa, tiêu dùng trong gia đình. Thổ Kỳ là biểu tượng
của quản trị sinh hoạt gia đình: biết đủ và biết dừng. Theo kinh nghiệm dân
gian, một gia đình sung túc không phải gia đình tiêu nhiều, mà là gia đình
không phung phí – không thiếu thốn – không đua chen so sánh. Vẻ đẹp của Thổ
Kỳ nằm ở sự quân bình tinh tế giữa nhu cầu và ham muốn, giữa đủ đầy và tham
cầu.
 

Tín ngưỡng và Nghi lễ cúng Ông Công – Ông Táo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-va-nghi-le-cung-ong-cong-ong-tao.html



Điều này tương ứng sâu sắc với Tuệ (Paññā) trong Phật học. Tuệ không chỉ là tri
thức sách vở, mà là ánh sáng thực nghiệm trong đời sống thường nhật: biết lựa
thực phẩm an toàn, ưu tiên điều cần thiết hơn điều thỏa mãn nhất thời. Một bữa
cơm giản dị với rau xanh, bát canh nóng và những câu chuyện hiền hòa có giá
trị nuôi dưỡng hơn nhiều so với mâm cao cỗ đầy. Tuệ còn là khả năng thấy được
hậu quả của phung phí, hiểu rằng phước báu tài sản phải được dùng đúng lúc
đúng chỗ để tiếp tục sinh hoa trái lành.
 
Bởi vậy, Thổ Kỳ nhắc ta tu học ngay giữa đời thường, giữa chợ búa tấp nập, giữa
chợ đời nhiều cám dỗ. Tiêu dùng tỉnh thức là một pháp môn hành trì, mỗi lần
chi tiêu là một lần rèn tâm buông bớt dục vọng, gieo hạt thiện lành cho tương
lai. Khi Tuệ sáng, đời sống nhẹ như gió thoảng. Khi Thổ Kỳ an, bếp lửa trong nhà
luôn đủ củi, vừa ấm áp, vừa vững chãi, vừa nồng đượm nghĩa tình.

4. Sự giao thoa giữa tín ngưỡng Táo Quân và giáo lý
Phật học

Tín ngưỡng và Nghi lễ cúng Ông Công – Ông Táo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-va-nghi-le-cung-ong-cong-ong-tao.html



Đạo đức không phải điều gì xa xôi, cũng không nằm trong những giáo điều trừu
tượng; đạo đức chính là cách ta ăn với nhau, nói với nhau, sống cùng nhau mỗi
ngày. Nghi lễ thờ Táo Quân xét về hình thức mang bản sắc dân gian nhưng về
nội dung lại dẫn con người đến điều Phật giáo gọi là chính hạnh: biết ơn, biết
sửa mình, biết giữ hòa khí trong gia đình.

 
Nếu Táo Quân ghi chép thiện ác, thì Phật giáo chỉ ra rằng sổ sách ấy chính là
tâm mỗi người. Nếu Táo Quân giữ hòa khí gia đình, thì Phật học nhắc ta rằng
hòa khí sinh từ chính kiến và chính ngữ. Nếu bếp lửa giữ hơi ấm mái nhà, thì
giáo pháp dạy ta giữ lửa tỉnh thức trong từng khoảnh khắc đời sống thường
nhật.

Tín ngưỡng và Nghi lễ cúng Ông Công – Ông Táo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-va-nghi-le-cung-ong-cong-ong-tao.html



5. Lời kết: Giá trị văn hóa – xã hội hiện nay

Tín ngưỡng Táo Quân giữ vai trò như một bến văn hóa, giúp con người nhớ lại
nếp nhà của tổ tiên và tìm lại hơi ấm gắn kết mà xã hội hiện đại dễ làm phai
nhạt.
 
Ngày 23 tháng Chạp không chỉ là một nghi lễ, mà là một dịp để cả nhà cùng
ngồi lại bên nhau: lau dọn bàn thờ, nhóm bếp, bày mâm cỗ, chuẩn bị lễ vật,…
Những hành động tưởng như nhỏ bé ấy lại tạo nên những khoảnh khắc hiếm hoi
nối liền các thế hệ – điều mà nhiều gia đình nơi phố thị đang dần đánh mất.
Trong quá trình ấy, ta thấy lại dáng mẹ cặm cụi bên bếp, tay cha nâng niu bát
hương, tiếng trẻ con ríu rít phụ giúp… Tất cả kết thành một không gian bình an
mà ai cũng có thể trở về.
 
Tín ngưỡng Táo Quân không dạy bằng những bài giảng, mà dạy qua trải nghiệm
sống. Trẻ nhỏ được nhìn thấy người lớn chuẩn bị lễ cúng với sự cẩn trọng và
trân trọng, được học cách nói năng nhẹ nhàng trong ngày cúng, được khuyến
khích nhìn lại hành vi của mình trong năm qua. Đó chính là cách giáo dục của
nếp nhà Việt: “dạy con từ thuở còn thơ” bằng những điều rất đời, rất gần,
nhưng thấm sâu và bền lâu.
 
Nghi lễ cúng Táo Quân còn bảo tồn hệ giá trị “làng xóm– nhà cửa – bếp núc”, ba
yếu tố này từng làm nên nền tảng của xã hội Việt Nam truyền thống:
 
- Làng xóm là chỗ nương tựa cộng đồng, bà con, hàng xóm giúp đỡ nhau.
- Nhà cửa là nơi giữ gìn huyết thống và đạo lý, nề nếp gia đình.
- Bếp núc là trái tim của sinh hoạt hàng ngày, nơi giữ lửa yêu thương.
 
Trong thời đại đô thị hóa và di cư, mạch kết nối ấy dễ bị đứt gãy. Nhưng chính
tín ngưỡng Táo Quân – với bếp lửa, mâm cơm, nén nhang đã âm thầm nối lại
những sợi dây đang mỏng dần, nhắc nhở con người gìn giữ mái ấm, trở về với
chính mình.
 
Dù bếp củi xưa nay đã thay bằng bếp gas, bếp điện, hay những thiết bị hiện đại
khác, thì ngọn lửa gia đình vẫn còn đó. Bếp vẫn là nơi mọi người quây quần khi
trở về từ bộn bề cuộc sống, là nơi mỗi bữa cơm giữ ấm lại những điều tưởng
chừng đã nguội lạnh. Bởi ngọn lửa ấy nằm ở sự hiện diện, ở tình thương, ở sự
chăm sóc mà các thành viên trong nhà dành cho nhau.
 
Dưới ánh sáng Phật học, tục thờ Táo Quân chính là một pháp môn đời thường,
nơi cốt lõi không nằm ở lễ vật, mà ở sự tỉnh thức, khả năng tự soi xét, tự nhận

Tín ngưỡng và Nghi lễ cúng Ông Công – Ông Táo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-va-nghi-le-cung-ong-cong-ong-tao.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/van-hoa-tet-cua-nguoi-con-phat.html


lỗi, tự làm mới tâm mình.
 
Hạnh phúc không nằm đâu xa. Nó khởi lên từ căn bếp, từ những quan tâm hiền
hòa, từ một ánh mắt hiểu nhau và từ trái tim biết yêu thương. Tu tập không chỉ
ở chùa, không chỉ tiếng kinh mà ngay trong chính từ căn bếp của mỗi gia đình.
 
Tài liệu tham khảo:
 
1. Lý Tế Xuyên. (2019). “Việt Điện U Linh Tập” (Nguyễn Minh Tường, dịch &
khảo chú). NXB Văn Học.
 
2. Vũ Quỳnh, & Kiều Phú. (hiệu khảo, 2016). “Lĩnh Nam Chích Quái” (Trần Nghĩa
& Kiều Thu Hoạch, dịch và chú giải). NXB Văn Hóa – Thông Tin & Viện Nghiên
cứu Hán Nôm.
 
3. Ngô Đức Thịnh. (2017). “Tín ngưỡng – Tôn giáo Việt Nam”. NXB Khoa học Xã
hội.
 
4. Ngô Đức Thịnh. (2019). “Lễ hội cổ truyền Việt Nam”. NXB Trẻ.
 
5. Nguyễn Từ Chi. (2016). Cơ cấu tổ chức xã hội Việt Nam truyền thống. NXB
Văn Hóa – Thông Tin.
 
6. Trần Quốc Vượng. (2020). Văn hóa Việt Nam – Tìm tòi và suy ngẫm. NXB Văn
Hóa – Dân Tộc.
 
Tác giả: Vũ Nguyễn Khôi

Tín ngưỡng và Nghi lễ cúng Ông Công – Ông Táo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-va-nghi-le-cung-ong-cong-ong-tao.html


