
Tinh thần nhập thế của Phật giáo Trúc Lâm
Việt Nam cuối thế kỷ XVIII – đầu thế kỷ XIX

ISSN: 2734-9195   14:13 12/05/2023

Các vị cao tăng thiền sư của Phật giáo Trúc Lâm Việt Nam như
Thiền sư Hải Lượng cùng các pháp hữu, đệ tử, danh sĩ trí thức
tinh hoa một lòng cùng nhau tiếp nối và phục hưng, xiển
dương tinh thần nhập thế hộ quốc an dân

1. Dẫn nhập

Từ sau những thập kỷ đầu tiên của thế kỷ XV, có thể nói Phật giáo Việt Nam
bước sang một giai đoạn khác, không còn thịnh đạt như thời vàng son Lý Trần
trước đó. Giai đoạn này, chính quyền nhà Lê chọn học thuyết Nho giáo làm
phương châm điều hành đất nước. Dù Phật giáo không còn được trọng như Quốc
giáo, văn hóa, tinh thần, tư tưởng Phật giáo đã được ăn sâu vào trong tiềm thức
của người dân, lan tỏa trong mọi mặt của đời sống xã hội, tinh thần nhập thế hộ
quốc an dân của Phật giáo vẫn được  các vị cao tăng, thiền sư thể hiện một
cách mạnh mẽ và tích cực trong đời sống tu học , hành đạo của họ.

Tiêu biểu nhất của tinh thần nhập thế hộ quốc an dân của Phật giáo Trúc Lâm
Việt Nam giai đoạn cuối thế kỷ XVIII, đầu thế kỷ XIX phải kể đến những vị thiền
sư, cao tăng có cả những danh sĩ trí thức hàng đầu vốn thuộc hàng Công, Hầu,
Bá Tước dưới sự lãnh đạo tinh thần của Thiền sư Hải Lượng như Thụy Nham
Hầu, Bảo Chân đạo nhân Phân Huy Ích; Hải Âu hoà thượng Vũ Trình, Hải Hòa
Nguyễn Đăng Sở, Hải Điền Nguyễn Hành, Hải Huyền Ngô Thì Hoàng... Các vị
này đều có chủ trương phục hưng tinh thần nhập thế hộ quốc an dân của Phật
giáo Trúc Lâm do Phật Hoàng Trần Nhân Tông khai sáng để cứu vãn đất nước
muôn dân trong cơn dầu sôi lửa bỏng.

Thiền sư Hải Lượng (1746 – 1803), tục danh là Ngô Thì Nhậm, là con trai của
danh nho Ngô Thì Sĩ[1]. Tên Phó, tự Hy Doãn, hiệu Đạt Hiên. “Qua tên, tự, hiệu
của ông, ít nhiều hé lộ mong mỏi, hoài bão của gia đình ông. Chữ “Thì Nhậm”
có nghĩa là gánh vác đúng lúc; “Hy Doãn” là mong ước được như Tể tướng Y
Doãn có công an bang tế thế thời nhà Thương ở Trung Quốc”[2]. Thiền sư

Tinh thần nhập thế của Phật giáo Trúc Lâm Việt Nam cuối thế kỷ XVIII – đầu thế kỷ XIX
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-than-nhap-the-cua-phat-giao-truc-lam-viet-nam-cuoi-the-ky-xviii-dau-the-ky-
xix.html



truyền pháp cho Ông là “…Thiền sưTính Quảng Thích Điều Điều, một vị thiền sư
thuộc dòng truyền thừa của ngài Chân Nguyên Tuệ Đăng”[3]

Tap Chi Nghien Cuu Phat Hoc Tinh Than Nhap The Phat Giao Truc Lam 1

Năm 1769, Ông đỗ khoa sĩ vọng. Năm 1775, Ông đậu Tiến sĩ dưới niên hiệu
Cảnh Hưng đời Lê Hiển Tông, làm quan dưới thời Lê – Trịnh, được Chúa Trịnh
Sâm quý mến. Ban đầu Ông được bổ làm Đông các Hiệu thư rồi thăng chức
Công bộ Hữu Thị lang.

Năm 1778, ông được bổ làm Đốc đồng Kinh Bắc và Thái Nguyên. Khi đó, cha
ông làm Đốc đồng Lạng Sơn: “đã cho xây chùa Tam Giáo ở động Nhị Thanh vào
khoảng những năm 1777, cũng khoảng thời gian đó, Ngô Thì Nhậm dâng thân
phụ tôn hiệu nhà Phật là Nhị Thanh Trường Thọ Quán Tự Tại Phcú Lượng Đại Hải
Chân Như Vô Tận Ý Bồ Tát”[4] Cha con đồng triều, nổi tiếng văn chương trong
thiên hạ. Sau đó Ông bị cách chức do phạm lỗi, nhưng vì có công với chúa Trịnh
Sâm trọng việc phế Trịnh Khải, nên đã được phục chức vào năm 1780.

Năm 1782, Trịnh Sâm mất, Trịnh Khải cướp ngôi Trịnh Cán và trị tội những
người tham dự cuộc tranh chấp năm 1780. Ngô Thì Nhậm phải bỏ trốn về quê
Vợ ở Thái Bình lánh nạn.

Năm 1786, Ông được vua Lê Chiêu Thống bổ là Hộ bộ Đô Cấp sự trung rồi thăng
Hiệu thảo kiêm Toản tu Quốc sử quán.

Năm 1787, nhà Lê mất, Cuối năm Mậu Thân (1788), do vua Lê Chiêu Thống cầu
viện, 29 vạn quân Thanh kéo sang Đại Việt, với chiêu bài diệt Tây Sơn dựng lại
nhà Lê, Ngô Thì Nhậm đã hiến kế giúp vua Quang Trung lui binh về giữ phòng
tuyến Tam Điệp - Biện Sơn (Ninh Bình) góp phần làm nên chiến thắng quân
Thanh của nhà Tây Sơn. Năm 1790, Ông được bổ chức Công bộ Thị lang, sau
được thăng Công bộ Thượng thư và Thị lang Đại học sĩ. Ông là người chủ trì về
các chính sách và giao dịch ngoại giao với Trung Hoa, là người đứng đầu một
trong những sứ bộ ngoại giao sang Trung Hoa.

Năm 1792, vua Quang Trung mất, vua Cảnh Thịnh cử ông làm Chánh sứ sang
triều Thanh báo tang và cầu phong vào năm 1793, Ông không được tin dùng
như dưới thời Quang Trung, công việc thưa dần, nên Ông lui về nghiên cứu tư
tưởng của Thiền phái Trúc Lâm. Chính thời gian này, Ông đã lập ra Thiền viện
tại phường Bích Câu ở phía tây nam thành Thăng Long, tu theo Thiền Tông thời
Trần, đặt tên là Trúc Lâm Thiền viện, tôn 3 vị tổ của phái Trúc Lâm làm tổ. Ngay
sau khi lập Thiền viện, Ngô Thì Nhậm tập hợp được một số người như Hòa
thượng Hải Âu, tăng Hải Hòa (Nguyễn Đăng Sở) và Ngô Thì Hoàng, em trai thứ 4

Tinh thần nhập thế của Phật giáo Trúc Lâm Việt Nam cuối thế kỷ XVIII – đầu thế kỷ XIX
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-than-nhap-the-cua-phat-giao-truc-lam-viet-nam-cuoi-the-ky-xviii-dau-the-ky-
xix.html



của mình tới trụ trì, cùng một số chức sắc dưới triều nhà Lê.

Năm 1796, ông viết xong Trúc Lâm tông chỉ nguyên thanh còn gọi là kinh Viên
giác (tên đầy đủ là Đại Chân Viên giác thanh).

Gia Long tiêu diệt được nhà Tây Sơn, Ngô Thì Nhậm và Phan Huy Ích bị đem ra
kể tội và đánh đòn tại Văn Miếu. Ngô Thì Nhậm qua đời tại quê - làng Tó, Tả
Thanh Oai, đó là ngày 16 tháng 2 năm Quý Hợi tức ngày 7 tháng 4 năm 1803,
Ông hưởng thọ 57 tuổi.

Ngô Thì Nhậm là một danh sĩ tài hoa, một nhà nho lỗi lạc với kiến văn uyên bác.
Ông đã có nhiều cống hiến cho dân tộc, có một số tập thơ nổi tiếng, như Bút hải
tùng đàm, Thủy vân nhàn đàm (Thủy vân nhàn vịnh), Ngọc đường xuân khiếu,
Cúc hoa thi trận, Thu cận dương ngôn, Cẩm đường nhàn thoại, Hy Doãn công thi
văn tập, Hoàng hoa đồ phả, Sứ trình thi họa, Yên đài thu vịnh. Về phú, ông có
17 bài chép ở tập Kim mã hành dư. Về văn, ông có một số tác phẩm lớn, như
Hàn các anh hoa, Bang giao hảo thoại, Xuân Thu quản kiến, Kim mã hành dư và
đặc biệt Trúc Lâm tông chỉ nguyên thanh được coi là tác phẩm thể hiện nổi bật
nhất tư tưởng triết học của Ngô Thì Nhậm trong việc xiển dương tinh thần nhập
thế hộ quốc an dân của Thiền phái Trúc Lâm Yên Tử mà Phật Hoàng sáng lập từ
cuối thế kỷ thứ XIII.

Tinh thần Cư trần lạc đạo đã có ảnh hưởng sâu sắc tới đời sống của nhân dân
trong các giai đoạn lịch sử sau này, giúp cho các bậc học giả thoát khỏi những
bế tắc của xã hội lúc bấy giờ. Hải Lượng Ngô Thì Nhậm sống trong giai đoạn lịch
sử đất nước rối ren và nhiều biến động, so với những người cùng thời họ chọn
sống ẩn dật, tránh những cuộc chiến tranh giành quyền lực, thì Thiền sư vẫn
theo Tây Sơn phục vụ công việc triều đình, xã tắc, ngoại thương. Ông đã chọn
con đường khát khao dấn thân nhập thế của Phật giáo, kế thừa tinh thần của sơ
tổ Trần Nhân Tông, nhị tổ Pháp Loa và Tam tổ Huyền Quang.

Trong bài Thưởng liên đình phú, Ông đã nói rõ:

“Nội khởi dịch lâm chi chi thất hề, ngoại cấu trúc làm chi thiền đường”.

(Trong dựng nhà Dịch Lâm mà bói cỏ thì chừ, ngoài xây Thiền đường thờ tổ Trúc
Lâm).

“Phi viễn cầu ư Bồng doanh hề, ngụ “Tam tổ” chi thâm chí”

(Chẳng mơ tìm thú cõi tiên chừ, theo Tam Tổ mà hướng bước)[5]

Tinh thần nhập thế của Phật giáo Trúc Lâm Việt Nam cuối thế kỷ XVIII – đầu thế kỷ XIX
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-than-nhap-the-cua-phat-giao-truc-lam-viet-nam-cuoi-the-ky-xviii-dau-the-ky-
xix.html



Con đường Tam tổ đi là con đường từ bi của đạo Phật, vì khổ nạn của chúng
sinh mà phục vụ và chăm lo chúng sinh, hướng dẫn nhân dân tu thân hành
thiện, giữ gìn hòa bình ổn định xã hội. Ông đã nhìn nhận và đánh giá được thực
tại “những Nho sĩ có địa vị quan trọng trong bộ máy lãnh đạo đất nước có đầu
óc hẹp hòi, cố chấp, kịch liệt chê bai đả kích Phật giáo, làm cho nguyên khí
quốc gia bị hao tổn, không tập trung được sức mạnh dân tộc. Thêm vào đó, hầu
hết những người lãnh đạo trong bộ máy nhà nước trong thời này, phân chia phe
cánh, tranh quyền đoạt lợi, hưởng thụ dục lạc”[6] từ đó vạch ra con đường
hướng đi cần thiết của xã hội lúc bấy giờ.

Bản thân ông nhờ thấm nhuần tư tưởng Phật giáo nên đã tạo bệ phóng bàn đạp
giúp Ông khai phóng khỏi những ràng buộc lợi danh chức tước để phục vụ lợi ích
của nhân dân. Con đường nhập thế vì đại sự trước hết phải vượt qua mọi cám
dỗ của quyền lợi danh vọng, chức quyền, cũng như hòa mình vào thế gian mà
không vương vấn bụi trần. Những ưu tư thời cuộc, nhân dân lầm than, Ông luôn
mong muốn thôi thúc rõ:

“Hà thời vũ khố thác cung thỉ

Hạc cốt sương đề phản cố lâm”

(Bao giờ đút túi cung tên cất vào kho vũ khí

Xương hạc, móng sương trở về rừng xưa)[7]

Một lòng trung quân ái quốc luôn là ánh sáng soi đường: “Cố kỳ vi từ áo nghĩa
định chi vu nhất giả, bất dâm ư phú quý hữu soán nghịch giả hồ? Bất di ư bần
tiện hữu nhương đoạt giả hồ? Bất khuất ư uy vữ hữu bỉ bội giả hồ? Thị chi vị bát
loạn thế phản chi chính. Học giả cẩu năng giảng quán hồ, thị nhận thức hồ, thị
cập kỳ xuất nhi ứng thế khả dĩ đoạn quốc, thị khả dĩ lập trị pháp bác nhi ước chi
(Về lời mầu nhiệm, nghĩa sâu xa của Sách Xuân Thu quản kiến đã chỉ định rõ
ràng: Không mê đắm giàu sang, thì làm gì có sự giết vua cướp nước. Biết an với
phận nghèo thì làm gì có sự tranh giành cướp đoạt; không chịu luồn cúi trước
quyền thế, thì làm gì có sự phản bội thô bỉ. Đó mới gọi là kéo đời suy loạn cho
trở lại nghiêm chỉnh. Người học, nếu biết giảng cứu về lẽ ấy, nhận rõ về lẽ ấy,
đến khi ra giúp đời, có thể cầm cân nẩy mực trong nước, có thể xây dựng pháp
độ)[8]. Thế sự đao binh khi bất hòa:

“Ký mâu kích chi tường tầm hề, nãi ngọc bạch chi tương lân”

(Đã gươm đao giết hại lẫn nhau chừ, lại ngọc lục để hòa giao)[9]

Tinh thần nhập thế của Phật giáo Trúc Lâm Việt Nam cuối thế kỷ XVIII – đầu thế kỷ XIX
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-than-nhap-the-cua-phat-giao-truc-lam-viet-nam-cuoi-the-ky-xviii-dau-the-ky-
xix.html



Ông cũng bày tỏ quan điểm của mình: là bậc Vua quan là phải thương yêu nhân
dân, nếu không là trái với ý trời:

“Vi nhân quân nhi bất nhân, vi nhân phục chi bất từ, vi thiên ý giả”

(Làm vua mà không có lòng nhân ái, làm cha mà không có đức từ thân là trái
với ý trời)[10]. Những người lãnh đạo đất nước phải như những vị Bồ Tát, có trí
tuệ lớn, có lòng thương nhân lớn, luôn tận tâm, tận lực, dốc sức chăm lo cho
thương sinh bách tính trong cơn dầu sôi lửa bỏng.

Mong muốn của đất trời chính là cứu vớt chúng sinh, thực hiện theo tinh thần từ
bi của đạo Phật: “Thiên ý chi sở tồn giả, dĩ kỳ năng tế độ chúng sinh” (Cái mà ý
trời muốn lưu giữ lại là cứu vớt chúng sinh)[11]. Trên tinh thần bình đẳng không
phân biệt, phải giáo hóa cho toàn khắp nhân dân làm điều thiện, làm cho đất
nước được thái bình thịnh trị, muốn làm được như vậy, người đứng đầu nhà nước
phải có một cái tâm rộng lớn, coi chúng sinh là nhà, có như vậy mới tận tâm tận
lực vì nước non được: “Phật quý trì quốc, bất quý trị quốc, đại để quốc năng trì,
tiện bất tu trị nhi tự trị. Nhiên phi Đại lực lượng như Thích Ca Mâu Ni Phật khước
trì bất đắc, hoàn tu bả trị trị khứ” (Phật quý trọng việc nắm giữ đất nước (trì
quốc), chứ không quý trọng việc điều hành đất nước (trị quốc). Đại để, nếu biết
nắm giữ đất nước thì không cần phải điều hành mà tự nó khắc điều hành.
Nhưng nếu không phải là Đại lực lượng như Phật Thích Ca Mâu Ni thì không nắm
giữ nổi nước mà cần phải điều hành thì nước mới được bình trị)[12]

Tinh thần nhập thế của Phật giáo Trúc Lâm Việt Nam cuối thế kỷ XVIII – đầu thế kỷ XIX
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-than-nhap-the-cua-phat-giao-truc-lam-viet-nam-cuoi-the-ky-xviii-dau-the-ky-
xix.html



Trong các tác phẩm của Hải Lượng, người đọc có thể thấy được tinh thần của
Ông đối với dân với nước. Trong bài Thứ Thái sử thự đình hầu, Ông đã thể hiện
tinh thần phụng sự non nước:

“Hàn nho thiêu chúc tái tư lương

Tráng chí hoàn nghi lão ích đương”

(Nho nghèo chong nến, suy lại đính đi

Chí lớn vẫn nên càng già càng mạnh)[13]

Ngay như trong Trúc Lâm tông chỉ nguyên thanh, được biên soạn dưới dạng
công án của Thiền tông, là sự kết tinh tinh hoa trí tuệ của nhiều danh sĩ tiếng
tăm bậc nhất trong thế kỷ XVIII, thấy rõ chủ trương hội nhập tam giáo thể hiện
rõ trong tác phẩm, nhất là quan điểm “Phật – Nho nhất trí”, “Khu Thích dĩ nhập
Nho”, cụ thể hơn là quan điểm “Dĩ Nho giải Phật”, dung hợp các Pháp môn:
Thiền tông, Tịnh độ tông và Mật tông, đem những sở học được đào tạo bài bản
về Nho giáo làm nhãn quan lý giải Phật giáo là một cách để phát huy tinh thần
nhập thế tích cực của Thiền phật giáo, xác lập lên Thiền tông nhập thế. Chính
tinh thần dung hợp không phân biệt này là hào khí của dân tộc Đại Việt thời
trần. Thông qua từ ngữ có thể nói lên được những vấn đề xã hội, chính trị, nhân
sinh tại thời điểm đó cần có tư tưởng vô ngã, vị tha, tùy duyên, tùy tục, nhập
thế tích cực mới giải quyết được. Xuất phát từ động cơ sáng tác của tác phẩm là
“lòng yêu nước thương dân, ưu tư cho vận mệnh của đất nước. Mục đích cứu
cánh mà tác phẩm nhắm đến cũng là giải quyết những loạn lạc bất ổn của xã
hội Đại Việt cuối thế kỷ XVIII, với mục đích đoàn kết để tạo nên sức mạnh toàn
dân tộc nhằm phục hưng đất nước. Nội dung chủ đạo của tác phẩm là khôi
phục, xiển dương tư tưởng nhập thế yêu nước trên tinh thần vô ngã của Thiền
phái Trúc Lâm đời Trần, lấy đó làm cơ sở lý luận về mặt tư tưởng nhằm hóa giải
những chống trái của các tầng lớp xã hội mà cụ thể là Phật tử, Nho sĩ và Đạo sĩ”
[14]. Thơ văn của Ông thể hiện tinh thần nhập thế tích cực. Ông viết Trúc Lâm
tông chỉ nguyên thanh không ngoài mục đích tiếp nối tinh thần nhập thế tích
cực để lo cho dân cho nước: “Có thể khẳng định, tâm hồn thiền của Ngô Thì
Nhậm trước sau vẫn là tâm hồn của những người theo Thiền học Trúc Lâm –
một thiền học Việt Nam luôn kết hợp chặt chẽ giữa tinh thần đạo lý với tinh
thần dân tộc. Đó cũng là thiền học của một con người luôn nặng lòng yêu nước,
yêu đời, xả thân nhập thế”[15].

Tạm kết

Tinh thần nhập thế của Phật giáo Trúc Lâm Việt Nam cuối thế kỷ XVIII – đầu thế kỷ XIX
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-than-nhap-the-cua-phat-giao-truc-lam-viet-nam-cuoi-the-ky-xviii-dau-the-ky-
xix.html



Trong dòng chảy lịch sử tư tưởng của dân tộc nói chung, tư tưởng Phật giáo
Trúc Lâm Việt Nam nói riêng, tinh thần nhập thế hộ quốc an dân là trục chính,
là sợi chỉ đỏ xuyên suốt. Trong mỗi thời kỳ, mỗi giai đoạn khác nhau ứng với
từng yêu cầu cụ thể khác nhau của lịch sử, của Phật giáo mà biểu hiện cũng có
những nét riêng biệt. Đất nước Việt Nam ta trong giai đoạn cuối thế kỷ XVIII đầu
thế kỷ XIX có nhiều biến động, các tập đoàn phong kiến thay nhau tranh quyền
đoạt lợi, cát cứ khắp nơi xưng vương, xưng chúa, nội ưu ngoại hoạn, nhân dân
cùng khổ. Vì thế các vị cao tăng thiền sư của Phật giáo Trúc Lâm Việt Nam như
Thiền sư Hải Lượng cùng các pháp hữu, đệ tử, danh sĩ trí thức tinh hoa một lòng
cùng nhau tiếp nối và phục hưng, xiển dương tinh thần nhập thế hộ quốc an
dân của Thiền phái Trúc Lâm Yên Tử cuối thế kỷ XVIII đầu thế kỷ XIX.

Tác giả: TS.Thích Hạnh Tuệ - Thích Minh Văn ***

Chú thích: [1] Ngô Thì Sĩ (1726 -1780) quê ở làng Tó, tên chữ là Tả Thanh Oai,
huyện Thanh Oai, trấn Sơn Nam, nay thuộc huyện Thanh Trì, Hà Nội, là cha của
năm tác gia họ Ngô Thì: Ngô Thì Nhậm (1746-1803), Ngô Thì Chí (1753-1788),
Ngô Thì Trí (1766-?), Ngô Thì Hoàng (1768-1814), Ngô Thì Hương (tên khác là
Thì Vị (1774-1821). Ông là tác giả của tập Việt sử Tiêu án (Nêu lên một số điều
đáng nghi trong lịch sử Việt Nam từ thời Hùng Vương đến lúc ngoại thuộc nhà
Minh). [2] Thích Hạnh Tuệ, Vấn đề pháp phái truyền thừa của Hải Lượng thiền
sư Ngô Thì Nhậm, nguyệt san giác ngộ số 192, tháng 3 năm 2012 [3] TS Thích
Phước Đạt, TS Thích Hạnh Tuệ, TS Thích Nữ Thanh Quế, Đại Cương tư tưởng
Phật giáo Việt Nam, Nxb Khoa học xã hội, 202, tr.273. [4] TS Thích Phước Đạt,
TS Thích Hạnh Tuệ, TS Thích Nữ Thanh Quế, Đại Cương tư tưởng Phật giáo Việt
Nam, Nxb Khoa học xã hội, 202, tr.273. [5] Ngô Thì Nhậm (2001), Ngô Thì Nhậm
tác phẩm, tập 1, Mai Quốc Liên chủ biên Nxb Văn Học, tr.94 [6] Thích Hạnh Tuệ
(2018), Trúc Lâm tông chỉ nguyên thanh trong văn học Phật giáo Việt nam, Nxb
khoa học xã hội, tr.146. [7] Ngô Thì Nhậm (2001), Ngô Thì Nhậm tác phẩm, tập
1, Mai Quốc Liên chủ biên Nxb Văn Học, tr.305 [8] Ngô Thì Nhậm (2001), Ngô
Thì Nhậm tác phẩm, tập 4, Mai Quốc Liên chủ biên Nxb Văn Học, tr.73 [9] Ngô
Thì Nhậm (2001), Ngô Thì Nhậm tác phẩm, tập 1, Mai Quốc Liên chủ biên Nxb
Văn Học, tr.72 [10] Ngô Thì Nhậm (2006) Ngô Thì Nhập toàn tập, tập 5, Lâm
Giang chủ biên Nxb Khoa học xã hội  tr.319 [11] Ngô Thì Nhậm (2006) Ngô Thì
Nhập toàn tập, tập 5, Lâm Giang chủ biên Nxb Khoa học xã hội  tr.316 [12] Ngô
Thì Nhậm (2006) Ngô Thì Nhập toàn tập, tập 5, Lâm Giang chủ biên Nxb Khoa
học xã hội  tr.299 [13] Ngô Thì Nhậm (2001), Ngô Thì Nhậm tác phẩm, tập 1,
Mai Quốc Liên chủ biên Nxb Văn Học, tr.304 [14] Thích Hạnh Tuệ (2018), Trúc
Lâm tông chỉ nguyên thanh trong văn học Phật giáo Việt nam, Nxb khoa học xã
hội, tr.146. [15] Trần Ngọc Ánh (2003), “ Ngô Thì Nhậm – tấm gương sáng về
đạo làm người trong thời kỳ biến loạn lịch sử”, tạp chí Triết học, số 5 (144), tr32

Tinh thần nhập thế của Phật giáo Trúc Lâm Việt Nam cuối thế kỷ XVIII – đầu thế kỷ XIX
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-than-nhap-the-cua-phat-giao-truc-lam-viet-nam-cuoi-the-ky-xviii-dau-the-ky-
xix.html



-35.

Tinh thần nhập thế của Phật giáo Trúc Lâm Việt Nam cuối thế kỷ XVIII – đầu thế kỷ XIX
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-than-nhap-the-cua-phat-giao-truc-lam-viet-nam-cuoi-the-ky-xviii-dau-the-ky-
xix.html


