
Tính tương quan trong Phật giáo
ISSN: 2734-9195   17:09 23/04/2018

Ngay khi Phật còn tại thế, từ lúc chứng đắc cho đến nhập diệt, Ngài luôn gắn bó
với sự tương quan trong cuộc sống, ban ngày đi gieo duyên hoằng hóa...

Tương quan là có quan hệ qua lại với nhau, tương cận là mối tương
quan gần gũi nhất. Vấn đề này, mang tính tương tác mà trong Phật
giáo gọi là: “cái này có thì cái kia có, cái này sinh thì cái kia sinh, cái
này diệt thì cái kia diệt…”.

Trong cuộc sống từ thực vật cho đến động vật, luôn có sự tương quan chặt chẽ
với nhau, có nghĩa không có cái gì độc lập, cách biệt mà không ảnh hưởng và
chịu ảnh hưởng đến nhau. Do mối tương quan như thế, khi giải quyết vấn đề
khổ đau hiện tại và sinh tử miên trường, nhà Phật đã quan tâm đến không chỉ tự
thân mà còn những điều kiện xung quanh, có nghĩa mình không thể trốn chạy,
tự cô lập mà phải giải quyết vấn đề trên mối tương quan tương tác một cách hài
hòa, tránh trường hợp mất cân đối đưa đến khủng hoảng và trầm trọng hơn. Nơi
đây ta xét về phương diện tu tập, hành trì: 1. Tính Cộng hưởng: câu nói “ăn
cơm có canh, tu hành có bạn” đủ thể hiện lên tính chất giao hảo, tương liên.
Trong tập thể đạo tràng, tuy có những ý kiến trái chiều, tính tình khác nhau, đó
là cá nhân, nhưng quan trọng là kinh nghiệm hay sự trải nghiệm trên đường tu
tập chia sẻ cho nhau, hỗ trợ nhau những mắc mứu, những kinh nghiệm hay
những hạn chế. Đó mới chỉ là vấn đề hiện tượng, ngoài ra “năng lượng” thanh
tịnh góp phần không nhỏ trong sinh hoạt và hành trì tập thể. Một hành giả có
năng lực mạnh và năng lượng thanh tịnh, tự khắc hóa giải mọi chướng ngại
xung quanh hoặc cảm hóa người và vật dễ dàng. Trong quá trình hành trì, hành
giả chưa thoát khỏi tập khí của kiết sử, khi vào sơ định, các ảo ảnh thường xuất
hiện, nếu không có minh sư hay bậc kinh nghiệm đi trước hướng dẫn, hành giả
có thể bị vướng mắc vào những hiện tượng, ảo giác mà cứ ngỡ là đạt được cảnh
giới nào đó. Cũng những hiện tượng xuất phát trong lúc thiền định mà hành giả
đã nhuần nhuyễn 10 Ba La Mật, thì đó là linh ảnh được hoàn thiện bởi tâm thức
thanh khiết. Ví dụ: người tu có lúc cảm thấy lòng phát khởi nhẹ nhàng hoan hỷ,
thư thái, đó chưa phải là lòng từ, hoan hỷ thư thái thật sự. Các tập khí từ tạng
thức, hạt giống nào mạnh nhất, đủ điều kiện sẽ tự phát khởi trước nhất. Những
người có hạt giống dục ái mạnh, khi tâm định mà chưa diệt được tập khí thì hạt
giống ái dục nổi lên khiến dục vọng càn quấy mà cứ tưởng do phước báu tu tập

Tính tương quan trong Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-tuong-quan-trong-phat-giao.html



được chư Thiên cung ứng tài, sắc, danh, thực, thùy tha hồ hưởng lạc. Hành giả
đã bị ngũ ấm ma lạc dẫn mà không biết. Ngày nay xuất hiện rất nhiều dạng như
thế. Tham, sân, si, mạn, nghi… cũng đều như vậy, vì những hạt giống bất toàn
chưa được hóa giải từ “mạt na thức”, làm sao đưa đến “bạch tạng thức”. “Khi
bạch tạng thức” hoàn hảo thì tâm thông vạn cõi với “thế giới hoa tạng”. Ngoại
trừ - Hoan hỷ địa (tâm ý hoan hỷ): ở quả vị này, Bồ tát đạt được sự an lạc thanh
tịnh sau khi đã đoạn trừ kiến hoặc và đã chứng đắc Nhân không, Pháp không.
Bồ tát trải qua con đường tu tập phần lớn thông qua thực hành về Bố thí Ba la
mật để đưa tâm thoát khỏi sự sợ hãi, khiếp nhược thì hiện tính hoan hỷ mới thật
sự của quả vị Bồ tát. 2. Để xây dựng tòa lâu đài, nền móng cần vững chãi,
cũng thế, để vượt tránh những chướng duyên, hành giả cần trang bị
đôi chân “phước và huệ”. Những hành giả chuyên tu định huệ mà thiếu nền
tảng phước báu, sẽ luôn gặp chướng duyên bên ngoài, hoặc luôn bị ngũ ấm nội
tại lạc dẫn, nếu hành giả thoát được những chướng duyên đó, ví như cây khô
mọc trên đất cứng: “càn huệ địa”. “Càn huệ địa” đã diệt dục ái, căn cảnh chẳng
vướng. Tâm thuần trí tuệ sáng tỏ 10 phương, chỉ là cái huệ khô khốc nên gọi là
“càn huệ địa”. Ngược lại, hành giả thông qua hạnh “Bố thí” Ba la mật, thì nền
tảng phước báu đó hỗ trợ phần lớn cho việc tiến đến giải thoát.

Tính tương quan trong Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-tuong-quan-trong-phat-giao.html



3. Để tiến đến quả vị toàn giác, đức Phật không thể bỏ qua giai đoạn
“nhân thừa”. Nhân thừa là nền tảng cơ bản xây dựng cuộc sống trong xã hội.
Sự tương quan trong gia đình, xã hội, thầy trò mà Kinh Thiện Sinh đã hướng dẫn
rõ về trách nhiệm, bổn phận của người học Phật tu nhân để tiến dần lên quả vị
giải thoát. Chính vì thế, đức Huỳnh Phú Sổ đã áp dụng sát giáo lý nhà Phật vào
cộng đồng tín đồ trong cuộc sống “phước thí”. Các sư theo hạnh giải thoát thì
tín đồ thực hiện hạnh bố thí một cách đa dạng. Chúng ta không lạ khi thấy cuộc
sống nghèo nàn tại miền Tây Nam Bộ, thế mà cộng đồng đạo Phật giáo Hòa
Hảo vẫn nhiệt tình thực hiện Bố thí Ba la Mật trong mọi giai tầng xã hội hiện
nay. Thí có 3 dạng: Tài thí, pháp thí, vô úy thí, cho dù dạng thí nào cũng cần có
trí tuệ phân biệt đi kèm với lòng từ, mới tránh được tiếp tay cho sai lầm tội lỗi.
Giúp nghèo đói vì họ không đủ điều kiện tìm kế sinh nhai chứ không phải nghèo
do sa đọa dục lạc; các hạnh thí khác cũng thế. Theo lý tương tác, người khổ
cũng như mình khổ, do thế Bồ tát đau khổ vì chúng sinh khổ đau. Đại nguyện
Địa Tạng luôn vào địa ngục, nếu ngài không vào thì ai vào - còn một chúng sinh
trong cõi địa ngục thì ngài sẽ không bao giờ thành Phật, sự là thế, đồng với lý là
tâm còn một vọng niệm sinh khởi, còn tập khí vi tế thì chưa thể giải thoát. Đại

Tính tương quan trong Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-tuong-quan-trong-phat-giao.html



nguyện của Bồ tát - “ngũ trược ác thế thệ tiên nhập” lý sự viên dung, đó là tính
tương tác tự thân cũng như tương tác trong hiện tượng sinh diệt, luân hồi. Ngũ
giới, Thập thiện là những điều kiện ắt có và đủ để nhân cách thăng hoa tự thân
và chuyển hóa y báu. Thế gian, người hùng luôn mang tâm niệm cải hóa xã hội
nhưng xã hội không bao giờ toàn thiện, Thánh nhân cải hóa tự thân thì mọi sự
chung quanh sẽ được cải hóa, vượt qua mọi chướng duyên. Tuy nhà Phật nói
đến 3 cõi 6 đường, mang tính trừu tượng, thật ra, trong mỗi cá thể đều có đủ
tính chất đó. 4. 3 cõi: Dục giới, sắc giới, vô sắc giới, thông thường ai cũng nghĩ
đó là cảnh giới trong thiên hà vũ trụ. Tư tưởng này chư Tổ ảnh hưởng không ít
tư tưởng Bà La Môn giáo. Kinh tạng nguyên thủy không nói rõ từng cảnh giới mà
chỉ là trạng thái của tâm giới. Sỡ dĩ có dục giới (cõi dục) là vì có sắc giới, do có
sắc mà dục phát sinh, đó là luật tương tác; hành giả tâm vắng lặng, ái nhiễm
không còn thì trạng thái vô sắc giới xuất hiện. Như vậy, ba cõi dục, sắc, vô sắc
cũng chỉ là trạng thái tâm thức; muốn thăng hoa nhân cách và giải thoát, hành
giả giải quyết dứt điểm ba trạng thái này từ tâm thức. 5. 6 đường: Theo luận
giải từ xưa của Phật giáo Bắc truyền, 6 cõi là Thiên, nhân, atula, địa ngục, ngạ
quỷ, súc sinh. Đó là những cảnh giới trừu tượng đối với cuộc sống hiện thực,
nhưng cuộc sống hiện thực vẫn mang đủ tính chất của 6 cõi, hãy nghe luận giải
của một pháp sư: Chư Phạm thiên còn là hạng phàm nhân (chưa phải là bậc
Thánh nhân) sinh trong cõi trời sắc giới hoặc cõi trời vô sắc giới nào, có tuổi thọ
sống lâu bao nhiêu đi nữa, đến khi hết tuổi thọ tại cõi trời ấy, đều phải chết, rồi
tái sinh kiếp sau trong cõi khác tùy theo thiện nghiệp cho quả tái sinh kiếp sau.
Trong cõi trời sắc giới, nếu vị phạm thiên nào không chỉ hưởng sự an lạc trong
cõi trời ấy, mà còn tiếp tục thực hành pháp hành thiền định, dẫn đến chứng đắc
bậc thiền nào thấp hơn, hoặc ngang bằng, hoặc cao hơn thì vị phạm thiên ấy
sau khi chết, chắc chắn bậc thiền ấy sẽ cho quả tái sinh kiếp kế tiếp trong cõi
trời sắc giới hoặc cõi trời vô sắc giới tương xứng với quả của bậc thiền ấy như
sau: * Nếu vị phạm thiên nào chứng đắc bậc thiền sắc giới thiện tâm nào thấp
hơn thì vị phạm thiên ấy sau khi chết, bậc thiền sắc giới thiện nghiệp thấp ấy
cho quả là bậc thiền sắc giới quả tâm thấp ấy gọi là tái sinh tâm
(patisandhicitta) làm phận sự tái sinh kiếp sau trong cõi trời sắc giới thấp hơn,
tương xứng với quả của bậc thiền sắc giới thấp ấy. * Nếu vị phạm thiên nào
chứng đắc bậc thiền sắc giới thiện tâm ngang bằng với bậc thiền cũ thì vị phạm
thiên ấy sau khi chết, chắc chắn bậc thiền sắc giới thiện nghiệp ngang bằng ấy
cho quả là bậc thiền sắc giới quả tâm ngang bằng ấy gọi là tái sinh tâm
(patisandhicitta) làm phận sự tái sinh kiếp sau trở lại trong cõi trời sắc giới ấy. *
Nếu vị phạm thiên nào chứng đắc bậc thiền sắc giới thiện tâm nào cao hơn thì
vị phạm thiên ấy sau khi chết, chắc chắn bậc thiền sắc giới thiện nghiệp cao ấy
cho quả là bậc thiền sắc giới quả tâm cao ấy gọi là tái sinh tâm (patisandhicitta)
làm phận sự tái sinh kiếp sau trong cõi trời sắc giới cao hơn, tương xứng với quả
của bậc thiền sắc giới cao ấy. * Nếu vị phạm thiên nào không chứng đắc bậc

Tính tương quan trong Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-tuong-quan-trong-phat-giao.html



thiền sắc giới thiện tâm nào thì sau khi chết, dục giới đại thiện nghiệp của kiếp
trước cho quả tái sinh kiếp sau xuống cõi thiện dục giới là cõi người hoặc 1
trong 6 cõi trời dục giới. * Trong cõi trời sắc giới Vô tưởng thiên, khi vị phạm
thiên hết tuổi thọ 500 đại kiếp trái đất, chết tại cõi trời ấy, dục giới đại thiện
nghiệp từ kiếp thứ 3 trở lui về trước sẽ cho quả tái sinh kiếp sau trong cõi thiện
dục giới, sinh làm người hoặc sinh làm chư thiên trong cõi dục giới. * Trong cõi
trời vô sắc giới, nếu vị phạm thiên nào không chỉ hưởng sự an lạc trong cõi trời
ấy, mà còn tiếp tục thực hành pháp hành thiền định, dẫn đến chứng đắc bậc
thiền vô sắc giới ngang bằng, hoặc cao hơn bậc thiền cũ, mà không thể chứng
đắc bậc thiền vô sắc giới thấp hơn bậc thiền cũ, bởi vì không có đối tượng thiền
định, thì vị phạm thiên ấy sau khi chết, chắc chắn bậc thiền vô sắc giới thiện
nghiệp ngang bằng ấy sẽ cho quả là bậc thiền vô sắc giới quả tâm ngang bằng
ấy gọi là tái sinh tâm (patisandhicitta) làm phận sự tái sinh kiếp sau trở lại trong
cõi trời vô sắc giới ấy. * Nếu vị phạm thiên nào chứng đắc bậc thiền vô sắc giới
thiện tâm cao hơn bậc thiền cũ thì vị phạm thiên ấy sau khi chết, chắc chắn bậc
thiền vô sắc giới thiện nghiệp cao hơn ấy sẽ cho quả là bậc thiền vô sắc giới
quả tâm cao hơn ấy gọi là tái sinh tâm (patisandhicitta) làm phận sự tái sinh
kiếp sau trong cõi trời vô sắc giới cao hơn, tương xứng với quả của bậc thiền vô
sắc giới cao ấy. * Trong cõi trời vô sắc giới Phi tưởng phi phi tưởng xứ thiên tột
đỉnh, vị phạm thiên ấy chỉ có thể chứng đắc bậc thiền vô sắc giới thiện tâm
ngang bằng với bậc thiền cũ là bậc thiền phi tưởng phi phi tưởng xứ thiện tâm
mà thôi, không thể chứng đắc bậc thiền vô sắc giới bậc thấp, bởi vì không có
đối tượng. Khi vị phạm thiên ấy hết tuổi thọ lâu dài suốt 84.000 đại kiếp trái
đất, sau khi chết, chắc chắn bậc thiền phi tưởng phi phi tưởng xứ thiện nghiệp
cho quả là bậc thiền phi tưởng phi phi tưởng xứ quả tâm gọi là tái sinh tâm
(patisandhicitta) làm phận sự tái sinh kiếp sau trở lại cõi trời vô sắc giới cũ Phi
tưởng phi phi tưởng xứ thiên ấy. * Nếu vị phạm thiên ấy không chứng đắc lại
bậc thiền phi tưởng phi phi tưởng xứ thiện tâm cũ thì sau khi chết, dục giới đại
thiện nghiệp của kiếp trước cho quả tái sinh kiếp sau xuống cõi thiện dục giới,
sinh làm người trong cõi người hoặc sinh làm chư thiên trong cõi trời dục giới.
Như vậy, mỗi chúng sinh là phàm nhân vẫn còn luẩn quẩn quanh vòng tử sinh
luân hồi trong 3 giới 4 loài (thai, noãn, hóa, thấp). * Dù cõi thấp tột cùng trong
cõi đại địa ngục Avīci, chịu quả khổ của ác nghiệp, bị thiêu đốt không ngừng
trong suốt thời gian lâu dài không sao kể được, cũng đến lúc mãn quả của ác
nghiệp, thoát ra khỏi cõi đại địa ngục Avīci, rồi tái sinh kiếp sau nơi cõi khác tuỳ
theo quả nghiệp của họ. * Dù cõi cao tột đỉnh trong cõi trời vô sắc giới Phi tưởng
phi phi tưởng thiên hưởng quả an lạc trong suốt thời gian 84.000 đại kiếp trái
đất, cũng đến lúc hết tuổi thọ, rồi cũng phải tái sinh kiếp sau xuống cõi dục giới.
Cho nên, đối với tất cả chúng sinh còn là hạng phàm nhân chưa phải là bậc
Thánh nhân, vẫn còn luẩn quẩn trong vòng tử sinh luân hồi trong 3 giới 4 loài từ
vô thuỷ đến vô chung. Cho nên, trong tam giới gồm có 31 cõi (Riêng chư thiên

Tính tương quan trong Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-tuong-quan-trong-phat-giao.html



gồm 26 loài ở trong ba cõi giới khác nhau: Dục giới, Sắc giới và Vô sắc giới. Loài
người và bốn loài đau khổ thì ở trong cõi Dục giới. Như vậy, tổng cộng là 31
loài,chỉ là nơi tạm trú của tất cả chúng sinh mà thôi, chắc chắn không có cõi
nào gọi là nơi thường trú của chúng sinh nào cả. Như vậy, nếu hành giả nào
thực hành pháp hành thiền định, có khả năng chứng đắc 5 bậc thiền sắc giới
thiện tâm và 4 bậc thiền vô sắc giới thiện tâm, hành giả ấy sau khi chết, chắc
chắn chỉ có bậc thiền thiện nghiệp nào cao nhất có quyền ưu tiên, có cơ hội ưu
tiên cho quả là bậc thiền quả tâm ấy gọi là tái sinh tâm patisandhicitta) làm
phận sự tái sinh kiếp kế tiếp trong cõi trời sắc giới hoặc cõi trời vô sắc giới
tương xứng với bậc thiền quả tâm ấy. Các thiền thiện nghiệp bậc thấp đều trở
thành vô hiệu quả nghiệp, không có cho quả được nữa… * Ngũ thừa Phật giáo:
Là năm con đường hay năm phương pháp đi đến giác ngộ, tùy theo căn cơ và
trình độ của từng cá nhân chọn phương pháp thích hợp để ứng dụng tu có kết
quả. Ứng dụng ngũ thừa Phật giáo: 1. Nhân thừa: Nếu muốn ứng dụng nhân
thừa việc trước tiên phải phát tâm quy y Tam bảo, đây chính là gieo duyên với
Phật, Pháp, Tăng trong nhiều đời. Bước kế tiếp là thọ trì năm giới, đây chính là
nền tảng của Phật giáo nhằm xây dựng cho con người có một nhân cách hoàn
thiện của một con người thực sự là người. 2. Thiên thừa: Con đường sinh lên cõi
trời nếu người đó thực hiện mười pháp thiện (thập thiện) gọi thông thường là
Thập thiện nghiệp đạo được chia làm 2 phần tiêu cực và tích cực. Mười điều
lành tiêu cực và Mười điều lành tích cực: 10 điều thiện tích cực là tạo duyên
tương tác với cuộc sống tương quan giữa mọi chúng sinh. Kết quả của pháp tu
thập thiện là hành giả sau khi thân hoại mạng chung được sinh về cõi trời. 3.
Thinh văn thừa: Pháp nền tảng giáo lý đạo Phật đưa hành giả từ phàm đến
thánh, phải thông qua Tứ thánh đế và 37 phẩm trợ đạo Tứ niệm xứ - Tứ chánh
cần - Tứ như ý túc - Ngũ căn - Ngũ lực - Thất Bồ Đề phần - Bát chánh đạo. 4.
Duyên giác thừa: Đây là con đường của hành giả tu theo 12 nhân duyên. 5. Bồ
tát thừa: hành Bồ tát hạnh thông qua lục độ ba la mật.

Tính tương quan trong Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-tuong-quan-trong-phat-giao.html



 Tuy nói ngũ thừa,

thực chất trong mỗi con người đều có khả năng và tính chất của ngũ thừa, được
xem là trạng thái tâm thức chứ không chỉ là cảnh giới sai biệt ngoài hiện tượng.
Để giải quyết bất thiện, Phật giáo đưa ra tiêu chuẩn thiện là tâm thiện, hành
thiện và ý thiện, lời nói ý nghĩ có lợi cho mình, cho người và cho chúng sinh, đó
là tạo thập thiện nghiệp. Nghiệp cũng có: • Thuận sinh nghiệp: là nghiệp đem
lại trong kiếp kế tiếp. • Hiện báo nghiệp: là nghiệp gây ra trong kiếp hiện tại và
có kết quả tức thì. • Hậu báo nghiệp: đời này tạo nghiệp đời sau mới có quả. •
Vô hiệu nghiệp: Nghiệp tạo ra theo lẽ phải bị quả báo nhưng không đủ yếu tố
phát khởi nên trở thành vô hiệu. * Khả năng báo ứng của nghiệp: • Cực trọng
nghiệp: Đây là nghiệp tạo tội ngũ nghịch (Giết cha, giết mẹ, giết A la hán, làm
thân Phật bị thương chảy máu, phá hoà hợp tăng). • Cận tử nghiệp: Nghiệp này
đến lúc thân sắp mất mới phát khởi. • Tập quán nghiệp: Thói quen trong một

Tính tương quan trong Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-tuong-quan-trong-phat-giao.html



đời hay nhiều đời do tập quán để lại. • Tích lũy nghiệp: do nhiều đời nhiều kiếp
tạo nên mỗi lần mỗi ích trở thành nghiệp. Giải quyết mọi tương quan, tương tác:
khác với mọi tôn giáo quan tâm đến phụng thờ Thần tượng và lễ nghi cầu khẩn,
Phật giáo chỉ chú hướng vào hoán cải nghiệp thức tự thân và đưa ra những tiêu
chuẩn cho hành động, ý nghĩ và lời nói tạo môi trường thuận lợi tốt đẹp cho cá
nhân và cuộc sống chung quanh. Mọi việc trong cuộc sống do chính ta làm chủ.
Giải quyết được nghiệp thức cá nhân cần giải quyết mối tương quan trong xã
hội. Xã hội là mối tương quan y báu, chánh báu của những sinh loại đang có
mặt, đồng thời tồn tại. Con người ở cõi Nam Thiện Bộ Châu này, có tính chất đặc
biệt hơn tất cả mọi chúng sinh trong 3 cõi khác về 2 cực: là Cực thiện và Cực ác.
Vì thế thực hiện hạnh thí là điều kiện tiên quyết trên con đường hành trì mà
Đông Thắng thần châu – Tây Ngưu hóa châu – Bắc cu lô châu không thể thực
hiện. Cõi trời quá sướng, địa ngục quá khổ cũng khó có điều kiện thực hiện hạnh
thí, nghĩa là giải quyết mối tương quan đồng trụ (cộng nghiệp) để làm nền tảng
phước báu tiến tu đạo nghiệp. Kết: Ngay khi Phật còn tại thế, từ lúc chứng đắc
cho đến nhập diệt, Ngài luôn gắn bó với sự tương quan trong cuộc sống, ban
ngày đi gieo duyên hoằng hóa, chiều về thuyết giảng cho chư tăng, đầu canh
khuya giải đáp thắc mắc cho chư Thiên, chính vì thế, giáo pháp để lại cho hàng
xuất gia cũng như tại gia, không hề cách ly cuộc sống, nếu cách ly là cách ly
tâm niệm ái dục. Từ đó, chúng ta thấy “Phật pháp tại thế gian, bất ly thế gian
giác”. Do mối tương quan sâu xa đó, hãy nghe một đoạn kinh giữa Phật và chư
Thiên như sau: Trong lục đạo luân hồi thì cõi chư Thiên là cõi nhiều phước báu
và thần thông nhất, họ có thể nhìn thấy, thấu hiểu được suy tư, tâm trạng của
cõi người. Sự hạn chế duy nhất của chư Thiên chỉ là chưa liễu tri được các Pháp
và diệt trừ được các lậu hoặc để ra khỏi vòng luân hồi sinh tử. Họ hân hoan
chào đón sự ra đời của Thế Tôn, hộ trì Thế Tôn và chánh pháp. Giữa chư Thiên
và Thế Tôn có những quan hệ rất đặc biệt mà không cõi nào có được. - Thời
gian Thái tử Tất Đạt Đa tu khổ hạnh, chư Thiên đã tiếp năng lượng để duy trì
mạng sống cho Thái tử. - Sau khi Thái tử đắc đạo, thỉnh cầu Thế Tôn thuyết
pháp nơi thế gian chính là chư Thiên. - Luôn hộ trì Thế tôn và những người tu
theo chánh pháp trong thế gian. - Sau khi Thế tôn nhập niết bàn, hộ trì Tam bảo
chính là chư Thiên. Ở đâu có người tu chánh pháp, có người với lòng bi mẫn sâu
sắc đều cảm ứng đến chư Thiên. Sự màu nhiệm đầy màu sắc thần thông cũng là
do chư Thiên cảm ứng gia lực hộ trì cho người trong thế gian. - Thế Tôn thường
dành thời gian giữa đêm (khoảng từ 22h đến 2 giờ sáng) để vấn đáp với chư
Thiên đến hỏi đạo. - Khi thỉnh Thế tôn thuyết pháp, chư Thiên luôn cung kính,
khiêm hạ với Thế tôn. Am Tranh (S.i.8) (Vị Thiên): Ngài không có am tranh, Ngài
không có tổ ấm, Ngài không có dây giăng, Ngài thoát khỏi hệ phược. (Thế Tôn):
Ta không có am tranh, Ta không có tổ ấm, Ta không có dây giăng, Ta thoát khỏi
hệ phược. (Vị Thiên): Con nói am là gì? Nói tổ ấm là gì? Nói dây giăng là gì? Nói
hệ phược là gì? (Thế Tôn): Ông nói am là mẹ, Nói tổ ấm là vợ, Nói dây giăng là

Tính tương quan trong Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-tuong-quan-trong-phat-giao.html



con, Nói hệ phược là ái. (Vị Thiên): Lành thay, Ngài không am! Lành thay, không
tổ ấm! Lành thay, không dây giăng! Lành thay, Ngài thoát phược! Cho gì?
(S.i,32) (Vị Thiên) Cho gì là cho lực? Cho gì là cho sắc? Cho gì là cho lạc? Cho gì
là cho mắt? Cho gì cho tất cả? Xin đáp điều con hỏi? (Thế Tôn): Cho ăn là cho
lực, Cho mặc là cho sắc, Cho xe là cho lạc, Cho đèn là cho mắt. Ai cho chỗ trú
xứ, Vị ấy cho tất cả, Ai giảng dạy Chánh pháp, Vị ấy cho bất tử. Chúng sinh qua
6 nẻo luân hồi, từng là thân bằng quyến thuộc lẫn nhau, do mối tương quan đưa
đến tương tác lẫn nhau, phải có trách nhiệm đồng cam cộng khổ với nhau, từ đó
đạo Phật phát khởi lòng từ và trí tuệ để dẫn dắt chúng sinh dần thoát ly khổ ải.
Như vậy, đi tu không có nghĩa tiêu cực tìm hạnh phúc an lạc cho riêng mình, mà
mình đặt trong trong niềm đau nỗi khổ của chúng sinh để tiến tu đạo nghiệp và
đem đạo nghiệp đến cho chúng sinh cùng tiến tu. Đó là mối tương quan chắc
thật và trách nhiệm của người con Phật. Tác giả: Minh Mẫn Tạp chí Nghiên
cứu Phật học Số tháng 3/2018                

Tính tương quan trong Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-tuong-quan-trong-phat-giao.html


