
Tổ chức "Giáo hội - Tăng chúng - Chùa chiền"
thời Lý - Trần

ISSN: 2734-9195   21:23 24/08/2022

Thích Nữ Huệ Nhật Học viên Cao học khóa III, Học viện PGVN tại
Tp.HCM Tạp chí Nghiên cứu Phật học Số tháng 7/2022

Tổ chức "Giáo hội - Tăng chúng - Chùa chiền" thời Lý - Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/to-chuc-giao-hoi-tang-chung-chua-chien-thoi-ly-tran.html



1. MỞ ĐẦU

Giáo sư Told t. Lewis nhận định văn hóa Phật giáo tồn tại chính nhờ nhiều hoạt
động trong Phật giáo được thực hành thông qua sự tu tập và hành đạo của
những vị tu sĩ từ bỏ gia đình. Chẳng hạn như tổ chức nghi lễ, bố thí tu tập và
chứng ngộ giải thoát đã xuất hiện từ rất lâu đời mang tính tổ chức cộng đồng
Phật giáo. Văn hóa Phật giáo ở mỗi vùng miền dễ dàng thích nghi với mọi điều
kiện của từng nơi nhưng không vượt giới hạn ra những nền tảng của đời sống
tăng đoàn thanh tịnh được định hình từ thời Phật còn tại thế. “Văn hóa là lối
sống của một cộng đồng được biểu hiện qua việc tổ chức đời sống ấy”[1];
cho nên nghiên cứu văn hóa tổ chức cộng đồng Phật giáo thời Lý - Trần là việc
làm thiết yếu, phục dựng lại bức tranh văn hóa Phật giáo Việt Nam hay còn gọi
là nền tảng của lối sống Phật giáo bắt nguồn từ tăng già thời đức Phật, hoằng
truyền và tiếp nối qua dòng thời gian luân chuyển sang vùng đất Việt, nổi bật
nhất vẫn là thời kỳ văn hóa tổ chức cộng đồng Phật giáo Lý - Trần, thời đại vàng
son của Phật giáo qua hệ thống tổ chức giáo hội - tăng chúng - chùa chiền.

2. TỔ CHỨC GIÁO HỘI THỜI LÝ - TRẦN

Vào thời nhà Đinh, vua Đinh Tiên Hoàng là người đầu tiên định giai cấp cho
hàng tăng lữ Phật giáo. Vào năm 971, thiền sư Ngô Chân Lưu được phong làm
chức tăng thống, từ đó chế độ tăng thống của Phật giáo Việt Nam bắt đầu có từ
đây. Qua đến thời Lý, giai cấp tăng sĩ và đạo sĩ có khi lại thay đổi nhưng không
đi ngoài quy chế từ nhà Đinh “Những chức vụ tăng thống, tăng lục tăng chính,
đại hiền quan có giá trị về phương diện tổ chức giáo hội liên hệ tới chính quyền
và xã hội, không phải là những chức vụ liên hệ tới đời sống hành đạo trong nội

Tổ chức "Giáo hội - Tăng chúng - Chùa chiền" thời Lý - Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/to-chuc-giao-hoi-tang-chung-chua-chien-thoi-ly-tran.html



bộ tu viện”[2]. Nhiều vị tăng sĩ được các vua và triều đình tôn kính, xem là bậc
thầy cố vấn tinh thần, chính trị của cả nước như thiền sư Vạn Hạnh, Khô Đầu,
Thông Biện, Viên Chiếu, Không Lộ… Vua Lý Thái Tổ khuyến khích người dân
xuất gia tu đạo, lập giới đàn truyền giới, tuyển chọn tăng sĩ và đạo sĩ xuất sắc.

Qua nhiều lần tổ chức độ tăng, số lượng tăng sĩ thời kỳ này lên đến con số rất
lớn, chiếm đại đa số trong xã hội “Năm 1016, hơn 1000 người ở kinh đô Thăng
Long được tuyển chọn để xuất gia làm tăng sĩ và đạo sĩ. Năm 1019, lại một lần
nữa độ dân làm tăng sĩ. Đến năm 1134, vua Lý Thần Tông lại tổ chức độ tăng
một lần nữa”[3]. Đến cuối thời Lý, tăng sĩ quá đông nên sinh ra những vấn đề tệ
lậu. Vua Lý Cao Tông đã ra lệnh cho thanh lọc hàng tăng sĩ, khảo hạch tăng
quan. Việc thanh lọc này giúp tăng đoàn gạt bỏ đi những kẻ không chân thật tu
tập, lợi dụng chiếc áo tu làm kế sinh nhai, làm mất đi vẻ đẹp, văn hóa vốn có
của Phật giáo.

Đến thời Trần, không thể không nhắc đến một bậc xuất sĩ đắc đạo, đó là Phật
Hoàng Trần Nhân Tông hay còn gọi là Trúc Lâm Đại Sĩ. Người đã xây dựng nền
giáo hội Trúc Lâm thống nhất mang đậm tinh thần từ bi và tính nhập thế. Năm
1299, ngài cho in bộ sách Phật giáo pháp sự đạo tràng công văn cách thức phát
cho cả nước nhằm thống nhất các hình thức nghi lễ Phật giáo, thống nhất hệ tư
tưởng trên toàn quốc gia.

Trúc Lâm tìm được người đệ tử xuất sắc tên là Pháp Loa, cũng là người được
truyền y bát, truyền pháp ấn, kế vãng khai lai. Biết được pháp thân gần mãn,
người lo sắp xếp mọi việc chu toàn, chính thức ủy thác đệ tử là Pháp Loa kế
nhiệm trụ trì chùa Siêu Loại, trở thành tổ thứ hai của Phật giáo Trúc Lâm trước
sự chứng kiến của vua Trần Anh Tông và triều đình “ngày mồng 1 tháng Giêng

Tổ chức "Giáo hội - Tăng chúng - Chùa chiền" thời Lý - Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/to-chuc-giao-hoi-tang-chung-chua-chien-thoi-ly-tran.html



năm Mậu Thân (1308), Điều Ngự sai Pháp Loa nhận chức trụ trì nối dòng pháp
tại chùa Báo Ân, huyện Siêu Loại”[4]. Vua Anh Tông đóng vai trò là phật tử
thuần thành ngồi vào ghế Tam Tổ Thực Lục khách ở pháp đường, các quan
đứng dưới sân. Trúc Lâm thường đứng thuyết pháp rồi rời khỏi pháp tòa, dẫn đệ
tử đến pháp tòa rồi tự mình chắp tay làm lễ thăm hỏi, Pháp Loa đáp bái lại. Sau
đó Điều Ngự trao pháp y cho Pháp Loa, bước xuống ghế Khúc Lục ở một bên tòa
để lắng nghe Pháp Loa thuyết pháp. Cuối cùng, Trúc Lâm đem Sơn môn (Giáo
hội) Yên Tử và chùa Siêu Loại ủy lại cho Pháp Loa tiếp nối trụ trì.

Qua việc làm này cho thấy Trúc Lâm muốn cho mọi người thấy được chủ ý của
mình, muốn tạo nên một cơ sở vững chắc nền Phật giáo thống nhất. Sau khi
Trúc Lâm tịch và đem tro cốt về thờ, người dân không khỏi xúc động và tiếc
thương đến bậc Điều Ngự đạo hạnh sáng soi trên bầu trời đất Việt. Nối gót sư
phụ, Pháp Loa đã điều hành Giáo hội suất sắc, nâng lên tầm mới với nhiều hoạt
động đào tạo tăng tài, xây dựng chùa chiền, tổ chức đạo tràng tu học. Ông bước
vào cửa đạo 26 năm nhưng đã có 23 năm phụng sự và lãnh đạo Giáo hội một
cách xuất sắc. Số lượng chùa chiền không ngừng tăng lên, người xin xuất gia tu
học và quy y ngày càng nhiều, các phong trào học Phật lan rộng khắp cả nước,
trong đó có cả giới quý tộc. “Tháng 9 năm Quý Sửu (1313) Pháp Loa phụng
chiếu đến cư trú tại chùa Vĩnh Nghiêm ở Lương Giang, đặt văn phòng trung
ương của giáo hội ở đó, quy định mọi chức vụ của tăng sĩ trong giáo hội kiểm
tra tự viện và làm sổ tăng tịch”[5]. Trong lịch sử Phật giáo Việt Nam, sự kiện
làm sổ tăng tịch xảy ra đầu tiên giúp mỗi vị tăng sĩ có hồ sơ tại giáo hội trung
ương, nền tảng cho giáo hội Phật giáo sau này được thiết lập. Với tình hình thực
tế cho thấy số lượng tu sĩ Phật giáo rất đông nên đưa ra quyết định ba năm mới
mở một lần độ tăng và giới đàn, thanh lọc bớt giúp cho tăng đoàn thanh tịnh.
Với tầm nhìn xa của bậc Trúc Lâm Đại Sĩ, Giáo hội từ đây thống nhất một mối,
trở thành khuôn mẫu cho Phật giáo về cách sắp xếp, tổ chức các hoạt động,
quy củ thiền môn, quản lý tăng chúng đã trở thành nét văn hóa mang đậm sắc
thái Việt Nam.

Phật giáo đời Trần là một Phật giáo có sự thống nhất, hợp nhất rõ ràng của một
tông phái, điểm quy tụ chính là núi Yên Tử với cảnh sắc thiên nhiên tịch tĩnh, sự
linh thiêng của gió núi mây ngàn nên rất phù hợp với đời sống tăng lữ. Quốc sư
Viên Chứng, Đại Đăng, Tông Cảnh, Bão Phác…đều thuộc sơn môn Yên Tử. Chùa
Vân Yên (Thời Lê đổi là Hoa Yên) trên núi Yên Tử được xem là “Đại bản sơn”, là
quê hương tinh thần của Phật giáo Trúc Lâm [6]. Tính đến năm 1329, Giáo hội
Trúc Lâm do Pháp Loa tổ chức các giới đàn đã có hơn 15000 vị xuất gia, thọ
giới. Số tự viện năm 1313 có trên 100 ngôi chùa thuộc Giáo hội Trúc Lâm (Sách
Tam Tổ hành trạng của Ngô Thì Nhậm nói có hơn 800 ngôi chùa) [7]. Khác với
triều Lý là chùa chỉ do triều đình hay tăng sĩ xây dựng, thời Trần lại có rất nhiều

Tổ chức "Giáo hội - Tăng chúng - Chùa chiền" thời Lý - Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/to-chuc-giao-hoi-tang-chung-chua-chien-thoi-ly-tran.html



chùa làng do nhân dân đóng góp xây dựng, ít nhất một làng có một ngôi chùa.
Pháp Loa còn cho xây nhiều cơ sở, chẳng hạn chùa Báo Ân năm 1314, tổ cho
xây 33 cơ sở gồm Phật điện, tàng kinh và tăng đường. Đúc 1300 tượng Phật
bằng đồng với kích thước tầm lớn và nhỏ. Những người quan quyền quý tộc giàu
có đều phát tâm cúng ruộng đất vào giáo hội rất nhiều khiến một số Nho gia
cảm thấy khó chịu vì đáng ra sự đãi ngộ này thuộc về họ. Giáo hội Trúc Lâm là
một giáo hội chỉn chu cả về mặt nội dung lẫn hình thức, tạo nên sự thống nhất
cho Phật giáo ngày một phát triển, tuy nhiên lại có tính cách của Nhà nước,
ngay lúc này tuy Phật giáo phát triển thịnh như vậy nhờ triều đình nhưng không
chắc sẽ kéo dài lâu. Vì Phật giáo lúc thịnh lại có lúc suy, khi được đãi ngộ quá
mức sẽ gây nên sự đố kỵ từ Nho giáo, Đạo giáo; sinh ra tệ nạn khi lắm kẻ trốn
chạy vào chùa để kiếm kế sinh nhai gây nên nhiều khó khăn cho giáo hội.

3. SINH HOẠT TỰ VIỆN VÀ ĐỜI SỐNG TĂNG GIÀ

Trong Tam Tổ ghi lại Pháp Loa cho xây dựng hơn 200 tăng đường cho tăng, ni
cả nước đến tu học. Tính từ năm hạn chế lại việc độ tăng, từ năm 1313 đến
1329 có 15000 người xuất gia học đạo, tựu trung thời đó ít nhất có khoảng
30000 vị thuộc trong và ngoài giáo hội Trúc Lâm. Pháp Loa cho xây dựng 200
tăng đường và sửa chữa thêm chùa chiền cho tăng chúng có điều kiện tu học
tốt. Dù bận nhiều công tác phật sự, Pháp Loa vẫn dành nhiều thời gian cho việc
giảng dạy kinh điển như: Kinh Kim cương, Lăng nghiêm, Viên giác, Niết bàn,
Lăng già, Pháp hoa, Hoa nghiêm. Đặc biệc là kinh Hoa nghiêm, Pháp Loa giảng
nhiều lần tại chùa Siêu Loại, Quỳnh Lâm, Đường Phước, Xí Thạnh Quang, An Lạc
Tàng Viện và Kiến Xương phủ. Các bộ lục như Tuyết đậu ngữ lục, Tuệ Trung
thượng sĩ ngữ lục, Đại tuệ ngữ lục cũng được Pháp Loa giảng giải. Những buổi
giảng pháp như vậy có rất nhiều người tham dự, lên đến trên 1000 thính pháp,
ít nhất cũng là 600 người. Kinh sách được in ấn phát hành rộng rãi nhờ các bản
gỗ trữ tại chùa Báo Ân, nhờ đó đáp ứng nhu cầu tu học và nghiên cứu cho người
học Phật khắp cả nước. Quốc sư Bảo Phác cũng thường đến tham học với Trúc
Lâm Đại Sĩ, cùng chung tay góp sức trong việc xây dựng giáo hội mới, năm
1322, Pháp Loa mời về dạy Tứ phần luật cho các chùa thuộc Giáo hội Trúc Lâm.
Thiền sư Bảo Sát được Pháp Loa ủy nhiệm Quản đốc việc tục san Đại tạng kinh
(1311).

Tổ chức "Giáo hội - Tăng chúng - Chùa chiền" thời Lý - Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/to-chuc-giao-hoi-tang-chung-chua-chien-thoi-ly-tran.html



Kể đến những vị đệ tử xuất sắc của Pháp Loa có Quế Đường, Cảnh Ngưng, Cảnh
Huy và Tuệ Quán. Huyền Quang cũng đến cầu pháp với Pháp Loa, có vai trò
trong việc khảo duyệt và nhuận sắc các văn kiện quan trọng của giáo hội, các
bản văn cần được ấn hành sẽ được hiệu khảo trước khi khắc bản. Lúc Trúc Lâm
Đại Sĩ còn lãnh đạo giáo hội, Huyền Quang cũng được ông mến phục tài văn
chương, sáng tác “Phàm sách đã qua tay Huyền Quang biên soạn hiệu khảo rồi
thì không thể thêm hay bớt một chữ nào nữa”[8]. Trúc Lâm nhờ ông soạn các
sách thực dụng như Chư phẩm kinh (Tuyển tập những phẩm kinh thiết yếu và
thực dụng), Công văn tập (những bài văn sớ điệp trong nghi lễ Phật giáo), Thích
khoa giáo (tập sách giáo khoa về đạo Phật) cho lưu hành trong giáo hội Trúc
Lâm. Huyền Quang còn được Trúc Lâm cho vân du khắp nơi giảng kinh, thuyết
pháp, có lần còn được Trúc Lâm cho ngồi tòa trầm hương của mình để giảng
kinh, cho thấy được sự tín nhiệm, quý trọng của Đại Sĩ dành cho ông rất lớn.
Sau ông về trụ trì chùa Vân Yên trên núi Yên Tử, tăng, ni nghe tiếng ông kéo về
tu học lên đến 1000 người. Pháp Loa mất, Huyền Quang tiếp quản Giáo hội Trúc
Lâm, lúc này ông cũng đã lớn tuổi (77 tuổi) nên đến khi ông mất, quốc sư An
Tâm tiếp nối lãnh đạo giáo hội nhưng lúc này xã hội phân hóa và do nhiều lý do
khác mà Giáo hội Trúc Lâm không còn hưng thịnh nữa.

Đời sống tăng sĩ được đầy đủ vì có lợi tức từ ruộng do triều đình ban cho, cộng
thêm sự ủng hộ lớn từ quý tộc. Ngoài sự ủng hộ lớn từ triều đình, quý tộc, các
chùa trong thời kỳ này còn được dân chúng cúng dường ruộng đất, cung cấp
lương thực cho tăng sĩ phần nào có thể an tâm tu học. Phong trào tự phát theo
Phật trong quần chúng nhân dân đã tạo nên những ngôi chùa lớn nhỏ mọc khắp
các làng xã do chính dân xây dựng, không được triều đình công nhận, cũng

Tổ chức "Giáo hội - Tăng chúng - Chùa chiền" thời Lý - Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/to-chuc-giao-hoi-tang-chung-chua-chien-thoi-ly-tran.html



không thuộc Giáo hội Trúc Lâm nhưng cũng chính là những ngôi chùa tâm linh
rất đỗi gần gũi, đem đến sự bình yên cho người dân. Theo Nguyễn Lang [9], ảnh
hưởng từ Phật giáo thiền từ thế kỷ thứ ba “Bất tác bất thực” (không làm thì
không ăn) của tổ Bách Trượng, các chùa đều chủ trương vừa tu học, nghiên tầm
giáo điển và lao động chấp tác đều đặn như trồng trọt, làm ruộng vườn, vừa lao
động vừa công phu tu tập như vậy là một truyền thống, thói quen phù hợp với
đời sống người xuất gia, lại vừa tự túc về kinh tế. Triều đình ban cho ruộng còn
có canh phu đến cày, hoa lợi từ ruộng được chi vào việc nuôi chúng tăng, làm
các phật sự của chùa và Giáo hội. Các chùa lớn áp dụng “Tam bảo nô” thay cho
chế độ canh - phu, họ được chùa cho một lô đất để cất nhà sinh sống, họ cày
ruộng cho chùa trả ơn. Chế độ Tam bảo nô được hưởng nhiều quyền lợi hơn
những người canh phu bình thường, thậm chí những người phạm pháp đang bị
giam giữ, nhà chùa có thể bảo lãnh họ ra và giữ họ trong đội Tam bảo nô thì
triều đình tin tưởng họ sẽ trở thành người lương và không bao giờ phạm tội nữa.

Thời kỳ này các chùa xây theo kiến trúc chính là Phật đường, trong đó thờ Phật
Thích Ca, Bồ tát Văn Thù và Phổ Hiền, có chùa thờ thêm tượng Phật A Di Đà,
Quan Âm và Thế Chí. Tổ đường có tượng ngài Bồ Đề Đạt Ma, các linh vị tổ sư
bản phái. Nơi tập hợp chúng tăng là tăng đường, còn trai đường dành cho việc
thọ thực, các liêu phòng là chỗ cư trú của các vị tăng. Đứng đầu tự viện có viện
chủ (giám viện, trụ trì), vị giảng sư quan trọng nhất được gọi là giảng chủ, tri sự
lo việc điều hành các việc tổ chức trong tự viện. Tri viên lại chuyên về mảng
quản lý, phân công việc về ruộng vườn. Người có trách nhiệm về thư viện, kinh
sách gọi là tri tạng, thủ khố trông coi kho chứa sản vật và tài vật cho việc duy
trì đời sống tăng chúng ổn định và nhịp nhàng. Tri liêu trông coi điều hành
phòng ở các liêu phòng, trên Phật điện do tri điện chịu trách nhiệm cùng với
hương đăng. Tri chúng (thủ chúng) đóng vai trò quan trọng trong việc phân
công điều hành nhiều việc liên quan đến tăng chúng. Khi tụng kinh, vị duy na
xướng lễ điều hành nghi thức, duyệt chúng cùng phụ với duy na. Chúng tăng
cùng nhau luân phiên làm các công tác trong tự viện được gọi là trị nhật, thị giả
chính là các vị nhỏ mới vào tu phụ giúp các vị lớn dọn dẹp. Tu viện của Pháp
Loa áp dụng nghi thức Lục thời sám hối khoa nghi của vua Trần Thái Tông, có lẽ
các chùa khác cũng như vậy, có khi chỉ tụng hai thời công phu chính là buổi
khuya và buổi tối. Bất cứ ai muốn tu đạo đều phải trải qua việc thọ giới pháp
như sa di, sa di ni, thức xoa ma na, tỳ kheo tăng và ni. Sa di có 10 giới, tỳ kheo
tăng 250 giới, tỳ kheo ni 348 giới, nửa tháng cùng nhau tập hợp để thuyết giới,
tuyên đọc và kiểm điểm lại sự hành trì giới như thế nào trong thời gian qua.
Trong mỗi tu viện còn có vị thượng tọa chuyên trách về việc hướng dẫn hành
thiền, giải đáp thắc mắc, tham cứu cho các thiền sinh. Ngoài giờ làm công tác
chùa, tăng chúng tụng kinh, nghiên cứu kinh điển, tọa thiền, giảng kinh… có vị

Tổ chức "Giáo hội - Tăng chúng - Chùa chiền" thời Lý - Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/to-chuc-giao-hoi-tang-chung-chua-chien-thoi-ly-tran.html



ở luôn suốt đời tại tu viện, có người đi du phương học đạo, hoằng pháp.

Pháp Loa có rất nhiều đệ tử xuất gia và trở thành những bậc giảng sư thuyết
pháp tài trí như Tuệ Nhiên, Tuệ Chúc, Hải Ấn, Hoằng Tế, Huyền Giác. Trước sự
phát tâm xuất gia tu học của hàng tăng sĩ, Pháp Loa mong muốn ai cũng thông
hiểu giáo lý, giới luật sau khi lãnh thọ giới pháp. Năm 1322, ông cho khắc bản
Tứ phần luật để in và phổ biến đến giới tăng sĩ, thỉnh sư huynh của mình là
Tông Cảnh và Bão Phác (cả hai đang là quốc sư) về chùa Siêu Loại mở lớp dạy
về giới luật cho tăng chúng. Ngoài ra cho in 5000 bản tứ phần luật cho từng học
tăng có pháp bảo đáp ứng cho nhu cầu học tập và nghiên cứu được thấu đáo.
Cho thấy không phải thời nay mới có việc tặng kinh sách và tứ phần luật cho
giới tử mà đã có từ Giáo hội Trúc Lâm. Giáo hội Trúc Lâm thực hiện nhanh
chóng (1259-1319) việc trùng san đại tạng kinh, một công trình văn hóa hết sức
ý nghĩa của thời đại nhà trần để lại cho Phật giáo và lịch sử Việt Nam, tiếc rằng
giờ đây đã không còn. Ấn Độ có một A Dục Vương thì thời nhà Trần có một Anh
Tông muốn trở thành nhân vương hộ quốc, nhờ Pháp Loa viết cho cuốn sách
“Hộ quốc nhân vương nghi quỹ” dạy về đời sống của một vị vua Bồ tát.

Pháp Loa nhiều lần tổ chức các lần in ấn kinh sách với số lượng lớn, đặc biệt là
lần kêu gọi các tăng sĩ, cư sĩ cùng hiến máu in 5000 quyển đặt tại chùa Quỳnh
Lâm. Trong Tam Tổ thực lục ghi lại vào năm 1329, ông cho in 5000 quyển đại
tạng kinh. Trong đó bao gồm các tác phẩm kinh điển của Trần Thái Tông, Tuệ
Trung Thượng Sĩ và Trần Nhân Tông. Khi quân minh sang xâm chiếm và tàn
phá, hiện nay không còn thấy bản đại tạng kinh quý giá được in dưới thời Trần
nữa.

Phật Hoàng Trần Nhân Tông sau khi xuất gia, ngài càng tích cực hơn trong việc
hoằng pháp, độ sinh. Trong ba tháng an cư kiết hạ, người thường ở tại các am
Tử Tiêu, Ngọa Vân, Thạch Thất, Tri Kiến, có khi nhập hạ tại chùa Vĩnh Nghiêm,
chùa Siêu Loại. Hàng năm tại chùa Vân Yên vẫn luôn tổ chức an cư kiết hạ cho
hàng tăng sĩ nhằm thúc liễm thân tâm, trau dồi giới định tuệ theo đúng lời Phật
dạy; chư tăng từ khắp cả nước tụ hội về đông đảo xin được nhập hạ. Vì số lượng
tăng sĩ quá đông, giáo hội cho cất thêm nhiều dãy nhà tạm thời cho đủ chỗ cư
trú, chư tăng trong thời này rất mong muốn được nhập hạ tại chùa Vân Yên “Dù
ai quyết chí tu hành, có về Yên Tử mới đành lòng tu”[10]. Tuy nhiên chùa Vân
Yên không thể dung chứa đủ số lượng tăng sĩ đăng ký nên Giáo hội Trúc Lâm
vẫn cho tổ chức an cư các điểm khác như chùa Báo Ân, Sùng Nghiêm, Vĩnh
Nghiêm, Quỳnh Lâm, Thanh Mai và Côn Sơn. Đặc biệt, chùa Vĩnh Nghiêm tại
Lương Giang được đặt làm cứ điểm văn phòng trung ương của giáo hội, nơi thu
nhận và cất giữ hồ sơ của chư tăng cả nước. Thiền sư Pháp Loa đã từng đến đây
xem xét và kiểm tra các tự viện, quy định chặt chẽ các chức vụ của tăng sĩ vào

Tổ chức "Giáo hội - Tăng chúng - Chùa chiền" thời Lý - Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/to-chuc-giao-hoi-tang-chung-chua-chien-thoi-ly-tran.html



năm 1313. Các tu sĩ Phật giáo thời này đã có độ điệp xem như là giấy thông
hành, chứng từ chỉ dành riêng cho hàng tăng sĩ, đi dâu chỉ cần trình độ điệp sẽ
dễ dàng cho việc đi lại, ngoài ra còn nhận được sự tiếp đón tại các chùa muốn
lưu trú tạm thời, được ngủ lại đêm, phù hợp cho việc du hành, tham bái và khảo
cứu nhiều nơi. Pháp Loa là vị tăng đầu tiên có độ điệp do vua Trần Anh Tông
ban cho (năm 1308). Thời kỳ này, tăng chúng đã có được những kinh sách thiết
yếu cho việc tu tập, cho thấy được tổ chức giáo hội này hết sức chặt chẽ,
nghiêm túc và đầy đủ tiện nghi về việc học pháp, nơi chốn tu tập, giới đàn mở
nhiều, được nghe giảng giáo lý, kinh điển, giới luật cặn kẽ…

Thiền phái Trúc Lâm đã xây dựng nên tổ chức Phật giáo thống nhất từ trước đến
nay, đánh dấu mốc son vượt bậc lên trang sử vàng dân tộc và lịch sử Phật giáo
Việt Nam, trở thành cốt lõi văn hóa Đại Việt và văn hóa Phật giáo Việt Nam. Từ
đây giáo hội thống nhất hệ tư tưởng các tông phái trên tinh thần nhập thế, từ
bi, vô ngã, thống nhất từ trung ương đến địa phương, thu hút hàng xuất gia và
tại gia trở về đây tu học, tiến nhanh đến lộ trình giải thoát. Hiện nay giáo hội
Phật giáo Việt Nam đã kế thừa nền tảng tổ chức giáo hội trước và phát triển
nâng lên một tầm mới về mặt hành chính và cơ cấu tổ chức, chuyên quản lý và
điều hành những hoạt động của giáo hội bằng các nội quy và nghị quyết đưa ra,
có bổn phận và trách nhiệm với nhà nước, quốc tế và các cơ quan liên quan.

4. KẾT LUẬN

Tổ chức "Giáo hội - Tăng chúng - Chùa chiền" thời Lý - Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/to-chuc-giao-hoi-tang-chung-chua-chien-thoi-ly-tran.html



Văn hóa là lối sống của cộng đồng Phật giáo được biểu hiện qua tổ chức đời
sống ấy. Văn hóa tổ chức cộng đồng Phật giáo Việt Nam làm rõ chức năng của
văn hóa Phật giáo thông qua việc tổ chức giáo hội, tăng chúng, chùa chiền…
theo đúng quy củ, chặt chẽ và mang tính khoa học, tạo được uy tín và lòng kính
tin từ mọi tầng lớp nhân dân, chính đời sống thanh tịnh và hòa hợp làm khơi dậy
bức tranh sinh hoạt tăng già thời đức Phật. Người tu sĩ ngoài việc tu tập còn giải
quyết những vấn đề tâm linh, điểm tựa vững chắc cho người dân qua việc giải
đáp những khúc mắc trong cuộc sống, xoa dịu và trấn an những nỗi khổ, niềm
đau của con người.

Thích Nữ Huệ Nhật Học viên Cao học khóa III, Học viện PGVN tại
Tp.HCM Tạp chí Nghiên cứu Phật học Số tháng 7/2022 ***

CHÚ THÍCH VÀ TÀI LIỆU THAM KHẢO:: [1]. Thích Phước Đạt, Thích Hạnh Tuệ,
Thích nữ Thanh Quế, Đại cương văn hóa Phật giáo, Lưu hành nội bộ, 2016, tr.
86. [2]. Nguyễn Lang, Việt Nam Phật giáo sử luận, Nxb Phương Đông, 2012, tr.
158. [3]. Nguyễn Lang, Sđd, 2012, tr. 159. [4]. Tam tổ thực lục, Thích Phước Sơn
dịch và chú giải, VNCPHVN, 1995, tr. 15. [5]. Nguyễn Lang, Sđd, 2012, tr. 253.
[6]. Nguyễn Lang, Sđd, 2012, tr. 306. [7]. Nguyễn Lang, Sđd, 2012, tr. 253. [8].
Nguyễn Lang, Sđd, 2012, tr. 266. [9]. Nguyễn Lang, Sđd, 2012, tr. 370. [10].
Nguyễn Lang, Sđd, 2012, tr. 306.

Tổ chức "Giáo hội - Tăng chúng - Chùa chiền" thời Lý - Trần
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/to-chuc-giao-hoi-tang-chung-chua-chien-thoi-ly-tran.html


