
Tổ sư Ashin Jinarakkhita, người phục hưng Phật
giáo Indonesia hiện đại

ISSN: 2734-9195   09:45 17/09/2024

Tổ sư Ashin Jinarakkhita, cha đẻ và truyền cảm hứng cho sự phục hưng Phật
giáo Indonesia sau thời Độc lập Tổ quốc Indonesia, Ngài đã thành lập tổ chức
Phật giáo tại gia cư sĩ và một cộng đồng Tăng già Phật giáo Indonesia.

Tác giả: Maximilian Nilsson-Ladner
Biên dịch: Thích Vân Phong

Nguồn: 佛門網

Ở cấp độ thể chế hóa phương hướng thống nhất Phật giáo Indonesia, Tổ sư
Ashin Jinarakkhita, cha đẻ và truyền cảm hứng cho sự phục hưng Phật giáo
Indonesia sau thời Độc lập Tổ quốc Indonesia, Ngài đã thành lập tổ chức Phật
giáo tại gia cư sĩ và một cộng đồng Tăng già Phật giáo Indonesia.

Sau đó Ngài truyền Tam quy y, Ngũ giới, Thập thiện giới, Bồ tát giới cho hàng cư
sĩ tại gia, và truyền giới cho hàng Thích tử xuất gia, Sa di, Sa di ni, Tỳ kheo, Tỳ
kheo ni; Là một hình thức dung hợp các truyền thống Phật giáo, Phật thừa
(Buddhayāna) của Ngài bao gồm cả Phật giáo Đại thừa và Phật giáo Nguyên
thủy (Theravāda); nó được hình thành như một phong trào phi giáo phái, bao
gồm cả cộng đồng người Hoa và người dân bản địa. 

Tổ sư Ashin Jinarakkhita đã đưa ý tưởng bởi chủ nghĩa hiện đại toàn cầu của
mình vào phục vụ nhu cầu địa phương. Để làm hài lòng Chính phủ Indonesia và
bảo vệ Chính pháp Phật đà ở quốc gia Hồi giáo lớn nhất thế giới, Ngài đã chấp
nhận bài diễn thuyết quốc gia về “Sự thống nhất trong đa dạng, unity in
diversity” và sau đó quảng bá khái niệm gây tranh luận về “Phật Bản sơ, Ādi-
Buddha)”, được trình bày với tư cách là một Phật tử phiên bản của một vị Chúa
Toàn năng. Tóm lại, bằng cách kết nối lại “Phật thừa” (Buddhayāna, 佛乘 ) với
Phật giáo của Ấn Độ cổ đại và Phật giáo Indonesia thời hiện đại. 

Tổ sư Ashin Jinarakkhita (1923-2002), nhân vật quan trọng nhất trong lịch sử
Phật giáo Indonesia sau độc lập. Mặc dù hiện nay Indonesia “Xứ sở vạn đảo” là
quốc gia có số tín hữu Hồi giáo đông nhất thế giới, nhưng trước khi có sự xuất

Tổ sư Ashin Jinarakkhita, người phục hưng Phật giáo Indonesia hiện đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/to-su-ashin-jinarakkhita-nguoi-phuc-hung-phat-giao-indonesia-hien-dai.html

https://www.buddhistdoor.net/features/mahabhikksu-ashin-jinnarakkhita-the-father-of-modern-indonesian-buddhism/
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/indonesia-khuyen-khich-giao-duc-phat-giao-dong-gop-cho-hoa-binh-va-an-sinh-xa-hoi.html


hiện của Hồi giáo vào thế kỷ 13, đất nước vạn đảo mà ngày nay tạo nên
Indonesia đa số người dân là phật tử và quá khứ lịch sử Indonesia một thời đạo
Phật Quốc giáo.

Tuy nhiên, vào thời điểm Độc lập năm 1945, Phật giáo hầu như chỉ giới hạn
trong các cộng đồng người Hoa nhập cư, và một vài cộng đồng bản địa biệt lập
từ thuở bình minh Phật giáo. Ngày nay, Tổ sư Ashin Jinarakkhita được công nhận
rộng rãi là người tiên phong trong phong trào phục hưng Phật giáo Indonesia,
diễn ra vào giữa thế kỷ 20 những thập niên 1950-1960. 

Ngày nay Phật giáo Indoneisia được định hình nhiều, trải biết bao thăng trầm,
thịnh suy, bởi những thành công cũng như thất bại của Tổ sư Ashin Jinarakkhita.
Cuộc đời, sự nghiệp đạo pháp của Ngài được tô điểm bởi hai tầm nhìn cho việc
tuyên dương diệu pháp Như Lai, truyền bá chính pháp Phật đà của Ngài tại
Indonesia trở nên độc đáo: đó là về sự “Nhân cách hóa” đạo Phật và về sự
thống nhất tổ chức của cộng đồng Phật giáo tại Indonesia.

Ở đây, tôi muốn giữ các chi tiết của vị cao tăng thạc đức này ở mức cần thiết
cho ngữ cảnh, bởi chúng có sẵn trực tuyến bằng tiếng Anh. Thay vào đó, tôi
minh họa một bức tranh về sự phát triển của Phật giáo Indonesia hiện đại, bằng
cách miêu tả sự thành công của tầm nhìn thứ nhất và thất bại của tầm nhìn thứ
hai. 

Tổ sư Ashin Jinarakkhita, người phục hưng Phật giáo Indonesia hiện đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/to-su-ashin-jinarakkhita-nguoi-phuc-hung-phat-giao-indonesia-hien-dai.html



Tổ sư Ashin Jinarakkhita
Nguồn: https://www.buddhistdoor.net/

Tổ sư Ashin Jinarakkhita (1923-2002) sinh ngày 23 tháng 1 năm 1923, tại
Bogor, Tây Java, Indonesia, tục danh Đới Mãn An (戴满安 , Tee Boan-an), người
Hoa gốc Indonesia, phụ thân của Ngài là cụ ông Đới Hồng Nghĩa (Tee Hong Gie,
戴鴻義 ) và mẫu thân của Ngài là cụ bà Trần Thế Mai (Tan Sep Moy, 陳世梅 ). Ngài
có các danh hiệu Bhante Ashin, Lão Hòa thượng Thể Chính (體正老和尚 ), The-

Tổ sư Ashin Jinarakkhita, người phục hưng Phật giáo Indonesia hiện đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/to-su-ashin-jinarakkhita-nguoi-phuc-hung-phat-giao-indonesia-hien-dai.html



ching, Sư Công (師  公 ), Grand master, The Flying Monk.

Sau khi Ngài đã trải qua hoàn thành chương trình tiểu học Hollandsch-
Chinescheschool (HSC) ở Bogor và trung học Hogere Burgerschool (PHS, dự bị
đại học), Jakarta, tiếp đến Ngài thi đổ vào trường Đại học Bandung Institute of
Technology (ITB) chuyên Khoa Toán học và Khoa học Tự nhiên (FMIPA). Bởi vì
trong thời kỳ thuộc địa Nhật Bản, hoàn cảnh đất nước khó khăn, Ngài lao vào
việc nỗ lực giáo dục cộng đồng, xóa nạn mù chữ vùng nông thôn, và xây dựng
một nhà bếp tình thương tại Bogor. Đầu năm 1946, với sự quan tâm giúp đỡ của
Tiến sĩ HJ Bakker, Giáo sư hóa hữu cơ, ngài tiếp tục với môn hóa học tại Đại học
Groningen (Rijksuniversiteit Groningen, RUG).

Sự phát triển của đời sống nội tâm, ngài đã tiếp nhận triết học hiện đại và cổ
đại là món ăn tinh thần hàng ngày, và tại khu vực núi lửa Gunung Gede đảo
Java là một trong những nơi ngài hiện thực hóa ước nguyện với một đời sống tu
hành khổ hạnh. 

Tại Đại học Groningen (Rijksuniversiteit Groningen, RUG), ngoài các khóa chính
thức, ngài còn tham dự các khóa triết học dưới sự hướng dẫn của Giáo sư
Palesner, học ngoại ngữ Sankrir và Pali từ Tiến sĩ Van Der Leeuw. Sau đó, trong
ba năm, ngài tham gia khóa "khoa học về nội tâm" (Kebatinan) do Tiến sĩ JeVD
Stok, Giáo sư Emiretus tại Đại học Wageningen & Nghiên cứu cung cấp.

Sau khi trải qua các trường lớp và trải nghiệm trong học tập, ngài trở thành một
giáo viên dạy tại một số trường trung học ở Jakarta. Trong các vị Thánh tăng
trên thế giới, Ngài đặc biệt ngưỡng mộ Thánh tăng Anagārika Dharmapāla
(1864-1933), một tu sĩ Phật giáo người Sri Lanka, nhà văn và nhà chấn hưng
Phật giáo. Vị hiền triết này xuất hiện như một vì sao chói sáng trong lịch sử Sri
Lanka bởi lòng nhiệt tâm phục vụ cao cả và chân thành cho xứ sở Ấn Độ và cả
thế giới. 

Chính trong thời gian ngài ngưỡng mộ và tập nguyên noi gương hạnh của vị
Thánh tăng này, vào ngày 22 tháng 5 năm 1953, đang trên cương vị là Chủ tịch
Liên hợp Sam Kauw Indonesia, đồng thời là Phó Chủ tịch Ủy ban Trung Ương
Trung tâm Thông Thiên học Indonesia, ngài đã hiệu triệu cộng đồng phật tử tổ
chức Kỷ niệm Quốc gia Tam hợp lễ kỷ niệm Phật Đản sinh - Thành đạo - Nhập
Niết bàn (Vesak) tại Thánh địa Phật giáo Borobudur, Trung Java. Lần đầu tiên tổ
chức đại lễ nơi đây kể từ khi đạo Phật đã ngủ yên trên đất mẹ Indonesia 500
năm. Sau đại lễ, vào ngày 29 tháng 7 năm 1953, trùng hợp với ngày Đản sinh
Bồ tát Quán Thế Âm (19 tháng 6 năm Quý Tỵ), Ngài đến Tổ đình Quảng Hóa Tự
(Vihara Kong Hoa Sie, 廣化寺 ), Jakarta đảnh lễ Đức Trưởng lão Hòa thượng Bản
Thanh (本淸和尙 ) cầu xin xuất gia thụ giới Sadi và ban pháp danh Chính thể (

Tổ sư Ashin Jinarakkhita, người phục hưng Phật giáo Indonesia hiện đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/to-su-ashin-jinarakkhita-nguoi-phuc-hung-phat-giao-indonesia-hien-dai.html



體正 ). 

Nguồn: https://www.buddhistdoor.net/

Tháng 2 năm 1954, Ngài sang Myanmar và đến thiền viện Mahasi Sasana
Yeiktha tọa lạc tại Thành phố Yangon, đảnh lễ trưởng lão Thiền sư Mahāsi
Sayādaw (1904-1982), xin được cầu học tu học thiền Quán (Vipassanā), trong
khoảng thời gian một tháng miệt mài trong công phu tu tập thiền định và được
nhị vị trưởng lão thiền sư khen ngợi sự tu tập tiến bộ xuất sắc về quá trình phát
triển tuệ giác, và được Thiền sư Mahāsi Sayādaw ban pháp hiệu Ashin
Jinarakkhita. Sau đó, Ngài đã được thụ giới Tỳ Kheo tại thiền viện Mahasi Sasana
Yeiktha vào ngày 5 tháng 5 năm 1954. 

Năm 1955, Ngài trở về quê nhà với ý định phục hưng Phật giáo Indonesia. Vào
thời điểm này, Phật giáo ở Indonesia chủ yếu được xem như một tôn giáo dân
tộc thiểu số của cộng đồng người Hoa. Tuy bản thân Tổ sư Ashin Jinarakkhita là
người Hoa gốc Indonesia, đã bắt đầu phục hưng lại Phật giáo Indonesia. Nên
Ngài đã thực hiện sứ mệnh này hơn một thập kỷ trước khi Indonesia áp dụng

Tổ sư Ashin Jinarakkhita, người phục hưng Phật giáo Indonesia hiện đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/to-su-ashin-jinarakkhita-nguoi-phuc-hung-phat-giao-indonesia-hien-dai.html



chính sách đồng hóa đối với cộng đồng người Hoa thiểu số, bởi vậy việc làm của
Ngài được coi là xuất phát từ niềm tin cá nhân, và tâm đại nguyện phục hưng
Phật giáo, duy trì mạng mạch của Phật pháp, chứ không phải là một phản ứng
đối với tình huống chính trị.

Có tầm quan trọng mang tính biểu tượng, trung tâm chiến dịch của Ngài là
Thánh địa Phật giáo Borobudur, ngoại ô Yogyakarta, Trung Java. Borobudur là
một kỳ quan Phật giáo tinh xảo và lớn nhất thế giới, xây dựng vào thế kỷ thứ
VIII, tọa lạc cách 42 km về phía Bắc thành phố Yogyakarta, trung tâm của đảo
Java, quốc gia Indonesia đã được UNESCO xếp vào di sản thế giới vào năm
1991. Năm 850 có thể xem là năm hoàn thành Borobudur. Nhưng vào khoảng
đầu thế kỷ XIII, những người buôn bán Á rập đã đưa Hồi giáo vào Indonesia. Chỉ
trong vòng hai trăm năm, cả quần đảo Indonesia gần như hoàn toàn bị Hồi giáo
hoá. Thánh địa Phật giáo Borobodur trở nên hoang tàn.

Mãi đến sau chiến tranh thế giới lần thứ 2 kết thúc (năm 1945), Indonesia mới ý
thức được tầm quan trọng của Borobudur liền mời nhiều nhà khảo cổ trên thế
giới đến nghiên cứu, đồng thời yêu cầu UNESCO giúp sức để trùng tu. Một
chương trình cấp thời vào năm 1948 do Liên Hiệp Quốc đưa ra đã giúp cho
Borobudur thoát khỏi cảnh hoang tàn và quên lãng. Tiếp theo là một chương
trình trùng tu rộng lớn hơn kéo dài từ 1973 đến 1982 do UNESCO đảm trách với
sự hợp tác của 27 quốc gia trên thế giới đã hồi phục cho Borobudur. Chương
trình trùng tu tốn 17 triệu USD.

Do đó, công trình này là biểu tượng kiến trúc Mạn Đà la Hoa Tạng giới Phật giáo
lớn nhất thế giới, một biểu tượng trung tâm lý tưởng của Phật giáo Indonesia.
Để đạt được mục tiêu này, ngay đầu tiên trước khi xuất gia, lúc còn là một cư sĩ
phật tử thuần thành, Ngài đã khởi xướng tổ chức Đại lễ Phật đản đầu tiên tại
Thánh địa Phật giáo Borobudur vào ngày 22 tháng 5 năm 1953. Đây là bước
ngoặt cho lễ kỷ niệm thường niên và dần phát triển quy mô hơn, cuốn hút hàng
nghìn người, và thường có sự tham dự của Tổng thống Indonesia. 

Tổ sư Ashin Jinarakkhita rất quan tâm, đến các cư sĩ phật tử tại gia bản địa
thuộc sắc tộc Indonesia. Như tôi đã trình bày chi tiết trong nhiều bài báo khác,
sau khi Indinesia hóa Hồi giáo, một số cộng đồng phật tử đã tổ chức ở các khu
vực biệt lập, và bị gạt ra ngoài lề xã hội, đặc biệt là ở vùng núi Lombok và
Lampung, Nam Sumatra. Đạo Phật ở những khu vực này đã biến chất thành một
loại Phật giáo tín ngưỡng dân gian và không có tổ chức cơ sở tự viện.

Năm 1959, vào dịp kỷ niệm ngày Đức Phật nhập Niết bàn, Đại giới đàn đầu tiên
được tổ chức ở Indonesia sau ngày Độc lập, Ngài mời các vị tăng sĩ Phật giáo nổi
tiếng từ ngoại quốc đến từ các nước Thái Lan, Myanmar, Sri Lanka, Campuchia

Tổ sư Ashin Jinarakkhita, người phục hưng Phật giáo Indonesia hiện đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/to-su-ashin-jinarakkhita-nguoi-phuc-hung-phat-giao-indonesia-hien-dai.html



và Nhật Bản. Đại giới đàn diễn ra tại miền Trung Java. 

Tổ sư Ashin Jinarakkhita đã làm việc không biết mệt mõi, để tận lực trong phục
hưng đạo Phật chính thống trong các cộng đồng Phật giáo bản địa này, và hòa
nhập với cộng đồng Phật giáo Indonesia gốc Hoa. Hơn nữa, vào những thập niên
1960, có một làn sóng chuyển đổi từ tôn giáo khác sang Phật giáo, đặc biệt là ở
Trung Java. Điều này gây phản ứng với sự thúc đẩy chính thống trong thực hành
Hồi giáo, vì phần lớn Hồi giáo Indonesia đã tích hợp các yếu tố Tôn giáo thuyết
duy linh thời cổ đại (Animism) Dân tộc Và Tín ngưỡng, Phật giáo và Ấn Độ giáo
trước đó.

Nguồn: https://www.buddhistdoor.net/

 Sang thời kỳ Trật Tự Mới (1966-1998), dân chủ ngày càng bị siết chặt lại. Tổng
thống thứ hai của Indonesia, Suharto (Nhiệm kỳ 1967-1998) và giới quân sự
nghi ngờ mối quan hệ của người Indonesia gốc Hoa với Chính phủ Trung Quốc,
đã đưa ra chính sách đàn áp dân tộc nhằm đồng hóa người Indonesia gốc Hoa.
Chính phủ Indonesia đã ban hành một loạt Luật và lệnh của Tổng thống để
đồng hóa (bản địa hóa) đối với người Indonesia gốc Hoa.

Cấm tất cả các sự kiện nơi công cộng đối với người Indonesia gốc Hoa, các cơ sở
tự viện Phật giáo không được phép tổ chức các nghi lễ tôn giáo cho các lễ hội
truyền thống Trung Quốc, chẳng hạn như Tết Nguyên đán, Tết Nguyên tiêu, Tết
Đoan Ngọ và Tết Trung thu. Do đó các phật tử không còn sử dụng các ngôn ngữ
và ký tự Trung Quốc trong phụng vụ và kinh sách của họ. 

Tổ sư Ashin Jinarakkhita, người phục hưng Phật giáo Indonesia hiện đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/to-su-ashin-jinarakkhita-nguoi-phuc-hung-phat-giao-indonesia-hien-dai.html



Dù thế nào đi nữa, rõ ràng những nỗ lực của Ngài đã làm cho đạo Phật trở thành
một bản sắc tôn giáo khả thi, đối với những người Indonesia bản địa này, điều
đó có thể giải thích tại sao các cuộc cải đạo đặc biệt tập trung xung quanh
Trung Java, gần với biểu tượng tuyệt vời của Thánh địa Phật giáo Borobudur.
Ngài đã nhiệt tình hỗ trợ những cộng đồng những người mới chuyển sang Phật
giáo, ngài đã vân du đó đây đi xa đến tận Papua, cực đông Indonesia để thành
lập các cơ sở tự viện Phật giáo và truyền trao Tam quy, Ngũ giới, Thập thiện, Bồ
tát giới cho cư sĩ phật tử tại gia, và truyền trao các giới phẩm cho người xuất
gia.

Đi vào nội tỉnh Papua có thể là một nhiệm vụ đầy khó khăn, chưa nói đến những
thập niên 1960, khi đường bộ và các phương tiện giao thông cơ giới còn rất hạn
chế và xa quá. Vì những nỗ lực hết sức mình trong việc giáo hóa quần chúng
trên khắp các quần đảo, sự tinh thông Phật học và thế pháp, những thành tựu
thiền định của Ngài đã giúp những người sùng đạo, không chỉ hiểu sâu những
kim ngôn khẩu ngọc của đức Phật, mà còn áp dụng thực tiển giáo lý di diệu để
giải quyết các vấn đề trong cuộc sống hàng ngày. Do dày công trong sự nghiệp
hoằng pháp lợi sinh, hoàn thành xuất sắc với trách vụ của một Sứ giả Như Lai,
năng lượng của Ngài vô tận, được công chúng tôn vinh danh hiệu “Phi Thiên
Tăng” (飛天僧 , the Flying Monk).

Ngôn ngữ là một biểu tượng mạnh mẽ của bản sắc, một sự thật mãi mãi tỏa
sáng nơi Tổ sư Ashin Jinarakkhita. Để kết thúc việc phản ánh lại hình ảnh Phật
giáo Trung Hoa như một tôn giáo dân tộc Trung Hoa, Ngài đã khởi xướng thụ trì
đọc tụng các kinh Đại thừa, và thụ trì chân ngôn thần chú Đà la ni bằng Phạn
ngữ, tiếng Java thay vì tiếng Hoa. Ngoài các ngôn ngữ thông thường của nghiên
cứu học thuật Phật giáo, chẳng hạn như các thứ tiếng Pali, tiếng Phạn, tiếng
Hoa và tiếng Tây Tạng, Ngài khuyến khích việc nghiên cứu tiếng Java cổ, để
mang lại vị thế cao hơn cho các văn bản Phật giáo Indonesia tiền Hồi giáo.

Những nỗ lực của Ngài trong việc “Nhân cách hóa” đạo Phật, đã được chứng
thực thành công bằng thực tế, là khi Tổng thống thứ hai của Indonesia, Suharto,
đưa ra chính sách đồng hóa mạnh mẽ người Indonesia gốc Hoa, đạo Phật tiếp
tục được nhà nước công nhận là một tôn giáo, không giống như những tôn giáo
đã được công nhận trước đây, rõ ràng là Nho giáo Trung Quốc. Trên thực tế, dự
án thờ tự, Ngài có thể hoạt động quá hiệu quả, bởi nhà nước buộc các ngôi chùa
người Hoa không là Phật tử phải mang bản sắc Phật giáo- mặc dù Ngài chắc
chắn không bị đổ lỗi cho điều này!

“Trật tự Mới” (1967–1998) Đệ nhị Tổng thống Indoneia Suharto xúc tiến “Trật tự
Mới” của ông, tương phản với “Trật tự Cũ” của Tổng thống Sukarno, một xã hội

Tổ sư Ashin Jinarakkhita, người phục hưng Phật giáo Indonesia hiện đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/to-su-ashin-jinarakkhita-nguoi-phuc-hung-phat-giao-indonesia-hien-dai.html



dựa trên tư tưởng Pancasila (năm nguyên tắc). Sau khi ban đầu cẩn thận để
không xúc phạm tính nhạy cảm của các học giả Hồi giáo - những người lo ngại
Pancasila, lý thuyết triết học cơ bản, chính thức của nhà nước Indonesia có thể
phát triển thành một phái gần như tôn giáo, Tổng thống Suharto đạt được một
nghị quyết quốc hội vào năm 1983 mà theo đó buộc tất cả các tổ chức tại
Indonesia tôn trọng triệt để Pancasila như là nguyên tắc căn bản. Ông cũng lập
chương trình đào tạo Pancasila bắt buộc cho toàn bộ người Indonesia, từ học
sinh tiểu học đến nhân viên văn phòng. Tuy nhiên, trên thực tế, tính chất mơ hồ
của Pancasila bị chính phủ của Suharto lợi dụng để biện minh cho các hành
động của họ và để kết tội các đối thủ của họ là “chống Pancasila”.

Pancasila (tiếng Indonesia: ‘pantʃaˈsila’) là lý thuyết triết học cơ bản, chính thức
của nhà nước Indonesia. Pancasila gồm hai từ tiếng Java cổ có nguồn gốc từ
tiếng Phạn: ‘pañca’ (năm) và ‘sīla’ (nguyên tắc). Vì vậy, nó bao gồm năm
nguyên tắc và cho rằng chúng không thể tách rời và có liên hệ với nhau:

Niềm tin vào một Chúa duy nhất (‘Ketuhanan Yang Maha Esa’),

Một nhân loại công lý và văn minh (‘Kemanusiaan Yang Adil và Beradab’),

Một Indonesia thống nhất (‘Persatuan Indonesia’),

Dân chủ, dẫn đầu bởi sự khôn ngoan của các đại diện nhân dân (“Kerakyatan
Yang Dipimpin oleh Hikmat Kebijaksanaan, Dalam Permusyawaratan
Perwakilan”)

Công bằng xã hội cho tất cả người Indonesia

Về mặt số lượng, tầm quan trọng đầu tiên và quan trọng nhất của những
nguyên tắc này là “niềm tin vào Ketuhanan yang Maha Esa.” Thử thách mà Tổ
sư Ashin Jinarakkhita phải đối mặt dẫn đến sự phân biệt ngôn ngữ hơi tinh tế
trong tiếng Indonesia, do đó đòi hỏi một số giải thích. Từ “Tuhan” trong tiếng
Indonesia tương ứng chính xác với từ “Thượng đế” theo nghĩa các tôn giáo độc
thần (Abrahamic) lớn nhất là Do Thái giáo, Kitô giáo, và Hồi giáo, chiếm hơn
một nửa dân số thế giới. 

Tuy nhiên, từ Ketuhanan, mặc dù có Tuhan nó là gốc, nhưng doke-an là một
danh từ trừu tượng. Do đó, nó là một thuật ngữ cởi mở hơn, linh hoạt hơn mà
không có hàm ý về tính cách hay vai trò “người sáng tạo” như trong Tuhan,
mặc dù nó phụ thuộc vào sau thuật ngữ. Do đó, Ketuhanan yang Maha Esa có
thể hiểu tiếng Anh là “The Absolute” hoặc có thể ít triết học hơn, “One Supreme
Divinity”. Mặc dù bản thân Tổng thống Sukarto là một người Hồi giáo.

Tổ sư Ashin Jinarakkhita, người phục hưng Phật giáo Indonesia hiện đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/to-su-ashin-jinarakkhita-nguoi-phuc-hung-phat-giao-indonesia-hien-dai.html



Điều này, kết hợp với việc chính quyền của ông Sukarto đã chấp nhận hợp pháp
hóa Phật giáo, Nho giáo, Ấn Độ giáo là các tôn giáo, cho thấy rằng Tổng thống
Sukarto đã cẩn thận trong lựa chọn thuật ngữ cụ thể này để phù hợp với sự hiểu
biết về một Thực tại cao nhất của những người không theo các tôn giáo khởi
nguồn từ Abraham. Tổ sư Ashin Jinarakkhita cho rằng các truyền thống khác
nhau của Phật giáo đã có những khái niệm khác nhau về Cái tuyệt đối: Pháp
thân trong Phật giáo Nguyên thủy, Pháp thân trong Phật giáo Đại thừa, và Pháp
giới Tạng Thân A Di Đà Phật trong Phật giáo Kim Cương thừa. 

Tuy nhiên, dưới thời Tổng thống Indonesia Suharto, trong khi văn bản của
Pancasila vẫn không thay đổi, các nguyên tắc của nó đã được áp dụng thực tế
có thể được đọc là “Tuhan yang Maha Esa”. Điều này dẫn đến một cuộc Tiến
hành cưỡng bức các tôn giáo không phải là Ap-ra-ham. Do đó, Tổ sư Ashin
Jinarakkhita buộc phải đưa ra một khái niệm về “Cái tuyệt đối” có thể được biết
về mặt cá nhân, nếu không thì Phật giáo có nguy cơ bị gián nhãn hiệu là Cộng
sản “vô thần” và do đó phải chịu sự chế tài của pháp luật. Rõ ràng nhất hình
ảnh cá nhân trong ba vị Niềm tin vào một Chúa duy nhất (‘Ketuhanan Yang
Maha Esa’), Phật giáo của Ngài là Phật giáo Kim Cương thừa “Pháp giới Tạng
Thân A Di Đà Phật”; để được thêm vào văn tự kính ngữ của Indonesia “
Sanghyang”.

Điều này bất chấp những người Kim Cương thừa Phật giáo Indonesia bị giới hạn
hơn so với các đối tác của họ bởi Phật giáo Nguyên thủy và Phật giáo Đại thừa.
Có thể hỏi một cách hợp lý rằng tại sao Tổ sư Ashin Jinarakkhita không chọn
một trong những quan niệm Phật giáo Đại thừa khác nhau về “Đấng Tuyệt đối”
được “Nhân cách hóa”, như Thần chú Đại Nhật Như Lai (Vairocana mantra),
Kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm (Avatamsaka Sutra), nhận chân sự
sống vĩnh hằng bất tử của Đức Phật bởi phẩm Như Lai Thọ lượng trong Kinh Đại
thừa Diệu Pháp Liên Hoa, hay thậm chí là Đức Bồ tát Đại Hạnh Phổ Hiền trong
Kim Cương thừa Phật giáo Tây Tạng?

Đây là nguyên nhân liên quan đến vấn đề “Nhân cách hóa” đạo Phật Indonesia
của Tổ sư Ashin Jinarakkhita. Không giống như đã nói trên; Theo nghiên cứu của
W.F. Sttuterheim, một nhà khảo cổ học người Hà Lan, đến Sanghyang
Kamahayanikan văn bản, nó đề cập đến Borobudur có 505 bức tượng Phật.
Tượng hiện thân cao nhất là tượng của Phật Bhatara người vô hình. Đối với
những bức tượng Phật ở Borobudur hiện chỉ còn 504 chiếc, Sttuterheim kết luận
rằng bức tượng Phật chưa hoàn thành chính là Phật Bhatara. Các cơ sở tự viện
Phật giáo tại Indoneisa thường có câu “Namo Sanghyang Adi Buddhayya, Nam
mô A Di Đà Phật” thường nhìn thấy ở cửa ra vào bằng ngôn ngữ Indonesia,
trong khu vực được sử dụng bằng chữ viết của địa phương. 

Tổ sư Ashin Jinarakkhita, người phục hưng Phật giáo Indonesia hiện đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/to-su-ashin-jinarakkhita-nguoi-phuc-hung-phat-giao-indonesia-hien-dai.html



Bởi những đặc biệt nhất, quan điểm của Tổ sư Ashin Jinarakkhita là triệt để chủ
nghĩa phi giáo phái, thực thi “Con đường Trung đạo”. Ngài dứt khoác phủ nhận
bất kỳ sự phân biệt phân cấp nào của Phật giáo Nguyên thủy, Đại thừa và Kim
Cương thừa; chỉ định tất cả chúng là những phương tiện hữu hiệu như nhau để
đạt đến giác ngộ tối thượng. Ngài cũng phản bác những phân biệt cứng nhắc
giữa ba truyền thống. Như chúng ta đã thấy, Ngài đã xuất gia hai truyền thống
Phật giáo Đại thừa và Phật giáo Nguyên thủy.

Mặc dù là một hành giả thành công và là bậc Đạo sư dạy Thiền Vipassana,
nhưng Ngài kiên định từ chối xác định mình với bất kỳ truyền thống cụ thể nào.
Ngài đã tìm cách thể hiện, cách tiếp cận phi giáo phái này trong cách trình bày
qua diễn xuất của Ngài, mặc cà sa của một nhà sư Phật giáo Nguyên thủy,
nhưng lại để râu dài theo truyền thống Thiền tông. Đối với các đệ tử, trước tiên
Ngài sẽ tìm cách xác định khuynh hướng trước khi họ xuất gia trở thành tu sĩ
Phật giáo Nguyên thủy hay Phật giáo Đại thừa.

Những người có khuynh hướng Nam tông sẽ được gửi sang Thái Lan, Myanmar
và Sri Lanka trong khi những người yêu chuộng Đại thừa thì được gửi sang Hồng
Kông, Đài Loan hoặc Singapore để xuất gia tu học. Khi trở về Indonesia, Ngài
hình dung tất cả các chúng đệ tử xuất gia này, được hợp nhất trong một Tăng
đoàn duy nhất bất kể hệ phái nào. 

Tăng đoàn Phật giáo do Tổ sư Ashin Jinarakkhita thành lập, để thực hiện phong
trào phục hưng đạo Phật Indonesia, mục đích này đã trải qua một số lần thay
đổi tên liên tục, trước khi củng cố nền tảng vững chắc vào năm 1974, với tên
gọi là Tăng đoàn Phật giáo Agung Indonesia; Tăng đoàn Tối cao Phật giáo
Indonesia. Gần như ngay sau khi việc Phật sự này được hoàn thành, tầm nhìn
của Ngài lại bị phá hủy. Những người xuất gia trở về từ Thái Lan thì chia rẽ với
tổ chức Phật giáo của Ngài, vì bất đồng chính kiến liên quan đến giới luật tạng
Nam, Bắc truyền, tạo thành một Tăng đoàn Phật giáo Theravada thuần túy.  

Năm 1979, chư tôn đức tăng già Phật giáo Đại thừa rời khỏi Tăng đoàn Phật
giáo Agung Indonesia, với mong muốn hòa nhập chặt chẽ hơn với bản sắc văn
hóa Trung Quốc thông qua Phật giáo Đại thừa. Tuy nhiên, đây là một dấu hiệu
cho thấy ảnh hưởng phổ biến của Tổ sư Ashin Jinarakkhita rằng, Tăng đoàn Phật
giáo Đại thừa riêng biệt, thuần túy này tiếp tục tôn kính Ngài là người sáng lập
của họ, và một số dấu hiệu của nỗ lực “Nhân cách hóa đạo Phật Indonesia” của
Ngài vẫn còn rõ ràng trong Tăng đoàn Phật giáo sau này. Ví dụ, việc sử dụng
tiếng Phạn và tiếng Java trong đọc tụng tôn kinh và việc sử dụng biểu tượng
Bảo tháp Borobudur. 

Tổ sư Ashin Jinarakkhita, người phục hưng Phật giáo Indonesia hiện đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/to-su-ashin-jinarakkhita-nguoi-phuc-hung-phat-giao-indonesia-hien-dai.html



Tầm nhìn siêu việt của Tổ sư Ashin Jinarakkhita về một Tăng đoàn Phật giáo
thống nhất, duy nhất còn bị phá hoại bởi sự tồn tại của các tổ chức Phật giáo
được thành lập độc lập, chẳng hạn như Kasogatan, tổ chức Phật giáo này đã tìm
cách làm sống lại truyền thống Kim Cương thừa bản địa của thời kỳ tiền Hồi
giáo, cũng như sự xuất hiện của các truyền thống Phật giáo từ các quốc gia bao
gồm Thái Lan, Đài Loan và Nhật Bản, đã tìm cách duy trì bản sắc tổ chức và
giáo lý riêng biệt với Tăng đoàn Phật giáo của Tổ sư Ashin Jinarakkhita.

Kết quả là tỷ lệ Phật giáo phân chia bè phái ở Indonesia hoàn toàn trái ngược
với tầm nhìn ban đầu của Ngài. Bức tranh này còn phức tạp hơn nữa bởi lược đồ
phân loại giáo phái, với phong cách riêng của Nhà nước Indonesia.

Ví dụ, việc công nhận các tôn giáo Trung Quốc đồng bộ là “các giáo phái Phật
giáo” hoặc phân loại Phật giáo Phật giáo Nhật Liên (Nichiren) tách biệt với Phật
giáo Đại thừa.  

Tuy nhiên, hệ tư tưởng chủ nghĩa của Đệ nhị Tổng thống Indonesia Suharto, đã
vô tình đảm bảo một số hiện thực hóa mong muốn của Ngài đối với sự thống
nhất tổ chức của tất cả các Phật tử Indonesia, mặc dù ở dạng suy yếu. Vì Nhà
nước chỉ công nhận một cơ quan đại diện duy nhất để nói chuyện, thay mặt cho
các Phật tử Indonesia, nên rất nhiều nhóm Phật giáo hoạt động ở Indonesia vào
đầu những năm 1980, đã được tập hợp dưới sự bảo trợ của tổ chức Đoàn thể Từ
thiện Phật giáo WALUBI (印尼佛教慈善團體瓦魯比  (Walubi), Perwakilan Umat
Buddha Indonesia hoặc Đại diện Phật tử Indonesia).

Tuy nhiên, vì chủ nghĩa tập thể quốc gia đã bị loại bỏ sau khi chính phủ Suharto
sụp đổ vào năm 1998, Đoàn thể Từ thiện Phật giáo WALUBI đã trải qua một
cuộc chia rẽ, với một tổ chức mới PERMABUDHI (Persatuan Umat Buddha
Indonesia; Liên minh các Phật tử), được thành lập vào năm 2018 sau một cuộc
tranh chấp nội bộ.

Bất chấp thất bại cuối cùng này, ảnh hưởng của Thiền sư Ashin Jinarakkhita vẫn
tiếp tục được cảm nhận theo một số cách: hai trong số các Tăng đoàn Phật giáo
lớn Indonesia được thành lập bởi các đệ tử của Ngài, tổ chức Đoàn thể Từ thiện
Phật giáo WALUBI sử dụng Thánh địa Phật giáo Borobudur như một phần biểu
tượng của họ, và cuối cùng, Tăng đoàn Phật giáo Agung Indonesia tiếp tục tồn
tại cho đến ngày nay, tạo cho Indonesia sự khác biệt về Tăng đoàn Phật giáo,
trong đó những người xuất gia của tam thừa Phật giáo (Thinh Văn, Duyên Giác,
Bồ tát) đều được hợp nhất.  

Đương thời, sau khi phục hưng Phật giáo Indonesia, Ngài từng bước
thành lập các hệ thống tăng đoàn Phật giáo

Tổ sư Ashin Jinarakkhita, người phục hưng Phật giáo Indonesia hiện đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/to-su-ashin-jinarakkhita-nguoi-phuc-hung-phat-giao-indonesia-hien-dai.html



Năm 1955, Ngài thành lập Tăng đoàn Phật giáo Persaudaraan Upasaka-Upasika
Indonesia (PUUI), tổ chức này như một diễn đàn danh cho các cư sĩ Phật tử
Indonesia, với vai trò hộ trì chính pháp Phật đà và trợ giúp chư tôn tịnh đức tăng
già trong việc hoằng pháp lợi sinh. Trải bao thăng trầm đã nhiều lần đổi danh
xưng, và hiện nay với dạnh xưng là Majelis Buddhayana Indonesia (MBI).

Năm 1960, Ngài thành lập Tăng đoàn Phật giáo Sangha Suci Indonesia, tổ chức
này như một diễn đàn dành cho những người xuất gia và năm 1963, Tăng đoàn
Phật giáo này đổi danh xưng Maha Sangha Indonesia.

Năm 1974, Tăng đoàn Phật giáo Maha Sangha Indonesia lại hợp nhất bao gồm
Phật giáo Đại thừa, Phật giáo Nguyên thủy và Phật giáo Mật tông Kim Cương
thừa (Maha Sangha Indonesia).

Để tiếp tục tầm nhìn và sứ mệnh của cố Tổ sư Ashin Jinarakkhita, là thành lập
một Trung tâm nghiên cứu và giáo dục Maka Sagin dan (MBI) thông qua Quỹ
Ashin Jinarakkhita, đã xây dựng Prasadha Jinarakkhita như một hình thức cống
hiến và lý tưởng của Ngài. 

Ashin Jinarakkhita Foundation & Study & Education Centre “
PRASADHA JINARAKKHITA”

Mục tiêu và lợi ích:

* Nâng cấp trung tâm đào tạo cho các thành viên tăng đoàn Phật giáo, bốn
chúng Tỳ kheo, Tỳ kheo ni, Thiện nam, Tín nữ, và thanh thiếu niên Phật tử.

* Thành lập các Trung tâm Giáo dục Phật giáo trên khắp đất nước Indonesia,
điển hình như Badan Koordinasi (STAB).

* Kiến tạo cơ sở tiện nghi vật chất nhằm phục vụ giáo dục đào tạo, hội thảo, các
khóa tu và diễn thuyết Phật pháp trên quy mô quốc gia và quốc tế. 

* Trung tâm Nghiên cứu và Phát triển Phật học.

* Thư viện Phật giáo hoàn chỉnh nhất ở Indonesia. 

* Bảo tàng và Đền tưởng niệm Tổ sư Ashin Jinarakkhita.

* Kiến tạo Trung tâm giáo dục và đào tạo tình nguyện viên Cán bộ Phật giáo
Phụng sự xã hội. 

* Kiến tạo Trụ sở Phật giáo Indonesia khác nhau cho các tổ chức Phật giáo.

Tổ sư Ashin Jinarakkhita, người phục hưng Phật giáo Indonesia hiện đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/to-su-ashin-jinarakkhita-nguoi-phuc-hung-phat-giao-indonesia-hien-dai.html



Duyên Ta bà quả mãn, đại nguyện của một Sứ giả Như Lai phục hưng Phật giáo
Indonesia đã hoàn thành, Ngài ngồi tham thiền nhập định và an nhiên trút hơi
thở, xả báo thân, giác linh nhập Bản thể Chân như vào ngày 18 tháng 4 năm
2002. Trụ thế 80 xuân; Giới lạp 48 Hạ. 

Để phù hợp với tầm nhìn của Ngài về sự thống nhất Phật giáo Indonesia, Tang
lễ của Ngài được tiến hành bởi các Nghi thức các truyền thống Phật giáo
Nguyên thủy, Phật giáo Đại thừa và Phật giáo Kim Cương thừa. Theo sự tôn
nghiêm của Phật giáo Indonesia, nhục thân của Ngài được hỏa táng tại
Lampung, gần thủ phủ của Đế chế Srivijaya Phật giáo lịch sử cổ đại. 

Mặc dù chiếc thân tứ đại của Ngài đã về với bản thể hư vô, nhưng hương giới
đức của Ngài mãi ngược gió thoảng bay; Cuộc đời sự nghiệp của Ngài viết nên
trang mới vinh quang cho lịch sử Phật giáo Indonesia hiên đại.

Tổ sư Ashin Jinarakkhita cha đẻ phong trào phục hưng Phật giáo Indonesia sau
giữa thế kỷ 20, Ngài đã thắp sáng ngọn đèn Từ bi, Trí tuệ của Phật tổ vào thời
điểm của một quốc gia có số dân theo Hồi giáo đông nhất trên thế giới. Hành
trạng cuộc đời và sự nghiệp của Ngài, hương đức hạnh của Ngài mãi với non
sông xứ vạn đảo, mặc dù hình hài của Ngài không còn tại thế, nhưng vẫn cùng
nhịp thở với vạn vật và con người đảo quốc Java.

Các tác phẩm của Ngài trước tác biên soạn:

- “Dasar Buddha-dhamma” (Phật pháp căn bản), Nhà xuất bản: (Bandung)
Perhimpunan Buddhis Indonesia, Tjabang Bandung, 1966.

- Sang Pengasuh: 30 tahun pengabdian suci Y.A. Maha Nayaka Sthavira Ashin
Jinarakkhita. Nhà xuất bản: New Delhi, India: Library of Congress Office, 1987.

- Majjhima Nikāya, Vagga VIII, Sutta ke-75: Māgandiya Sutta
Nhà xuất bản: Bogor: PUUI, 1966.

- Dīgha Nikāya, Vagga III, Sutta ke-31: Sigālovāda-Suttanta: pegangan untuk
orang2 berkeluarga.  Nhà xuất bản:  Bogor: Dhammadiepa, 1966.

- Buddha Dharma Samvacana (Tanya-Jawab perihal Agama Buddha) Nhà xuất
bản: Jakarta Sang Buddha 1977

- Rang kuman tanya-jawab perihal agama Buddha (Indonesia) & paritta suci.
Nhà xuất bản: (Bandung): (Angkatan Muda Vihara Buddha Gaya?), 1986.

Clip Video

Tổ sư Ashin Jinarakkhita, người phục hưng Phật giáo Indonesia hiện đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/to-su-ashin-jinarakkhita-nguoi-phuc-hung-phat-giao-indonesia-hien-dai.html



Peringatan 13 Tahun Sukong, Grand Opening Prasadha Jinarakkhita

https://www.youtube.com/watch?v=ri1jt6zokwo

Peringatan 14 Tahun Wafatnya YA MNS Ashin Jinarakkhita (18 April 2002 - 18
April 2016)

https://www.youtube.com/watch?v=scGkeciKRrE

THE MAHASAMADHI OF SUKONG-(Ashin Jinarakkhita) part 1 SARIRAS after
Creamation

https://www.youtube.com/watch?v=iZJ4ZlQ_fzY

THE MAHASAMADHI OF SUKONG-(Ashin Jinarakkhita) part 2 SARIRAS after
Creamation

https://www.youtube.com/watch?v=SOpPBjHdJv4&t=808s

THE MAHASAMADHI OF SUKONG-(Ashin Jinarakkhita) part 2 SARIRAS after
Creamation
https://www.youtube.com/watch?v=SOpPBjHdJv4

Tác giả: Maximilian Nilsson-Ladner
Biên dịch: Thích Vân Phong
Nguồn: 佛門網

Tổ sư Ashin Jinarakkhita, người phục hưng Phật giáo Indonesia hiện đại
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/to-su-ashin-jinarakkhita-nguoi-phuc-hung-phat-giao-indonesia-hien-dai.html

https://www.buddhistdoor.net/features/mahabhikksu-ashin-jinnarakkhita-the-father-of-modern-indonesian-buddhism/

