
Trí tuệ và từ bi trong pháp Bụt
ISSN: 2734-9195   19:59 23/08/2018

Từ bi bao gồm hai chữ: “Từ” và “Bi”. “Từ” nghĩa là sự cảm thông giữa người với
người (và giữa người với các sinh vật khác), nhờ đó nảy sinh lòng thương yêu
(“Bi”).

Một số tôn giáo tin rằng lòng từ bi hoặc tình thương yêu - hai khái
niệm này rất gần nhau - là phẩm chất tinh thần quan trọng nhất.
Nhưng ở những tôn giáo ấy lại thiếu hẳn việc trau dồi và mở mang trí
tuệ. Kết quả là tín đồ của tôn giáo đó trở thành những người tốt bụng
dại khờ, những người rất tử tế nhưng kém hiểu biết hoặc chẳng hiểu
biết gì cả.

Trí tuệ và từ bi trong pháp Bụt
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tri-tue-va-tu-bi-trong-phap-but.html



Những hệ tư tưởng khác lại thiên về lí trí, như khoa học chẳng hạn, thì lại tin
rằng trí tuệ chỉ có thể được phát triển tốt nhất khi mà mọi cảm xúc, bao gồm cả
lòng từ bi, bị gạt ra bên lề. Vì lẽ đó khoa học chỉ lạnh lùng bận rộn với những
thành quả nghiên cứu, khám phá, mà quên rằng mục đích của khoa học chính
là nhằm phục vụ con người, chứ không phải là nhằm thống trị con người; và sự
thật phũ phàng là khoa học đã vô tình hoặc cố ý, gián tiếp hay trực tiếp góp
phần chế tạo bom hạt nhân, vũ khí vi trùng và những thứ khác tương tự, đe doạ
hoặc tàn phá cuộc sống yên lành của loài người.

Một mặt, tôn giáo coi lý trí là kẻ thù của cảm xúc, của đức tin và tình thương.
Mặt khác, khoa học lại luôn luôn coi cảm xúc và tình thương là kẻ thù của lí trí
và tính khách quan. Như thế khi khoa học tiến bộ thì tôn giáo phải lùi bước. Đó
là lẽ đương nhiên.

Trong pháp Bụt thì khác, theo lời Bụt dạy, mỗi cá thể phải tự trau dồi và mở
mang cả trí tuệ và lòng từ bi, để thật sự sống yên lành, thăng bằng và trọn vẹn.
Lời khuyên đó căn cứ vào kinh nghiệm sống của chính Bụt, chứ không phải chỉ

Trí tuệ và từ bi trong pháp Bụt
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tri-tue-va-tu-bi-trong-phap-but.html



là giáo điều hoặc ảo tưởng. Bởi thế pháp Bụt không có gì phải e ngại trước sự
phát triển của khoa học công nghệ cả.

Vậy thì theo pháp Bụt trí tuệ là gì? Trí tuệ tột cùng (cao nhất) trong pháp Bụt là
thấy rõ Lẽ Thật rằng mọi hiện tượng tâm và vật (tinh thần và vật chất) đều
không trọn vẹn, không còn mãi và không có tự tính (không có Cái Tôi; Vô Ngã).
Sự nhận biết này sẽ giải thoát hết mọi bám dính, ràng buộc, đưa đến sự yên
lành và niềm hạnh phúc lớn lao, đó là Niết Bàn.

Tuy vậy Bụt không chỉ nói về trình độ tột cùng của trí tuệ. Ngài dạy rằng những
ai chỉ đơn giản tin theo những điều người khác nói là những người không trí tuệ.
Trí tuệ đích thực phải là tự mình thấy và hiểu một cách trực tiếp bằng kinh
nghiệm thực hành của chính mình. Ở trình độ này thì trí tuệ có nghĩa là cần
phải biết lắng nghe những quan điểm khác bằng tấm lòng rộng mở (đừng đóng
kín nó) nhưng chớ nên mù quáng tin ngay; sau đó hãy thận trọng kiểm tra lại
những điều trái ngược với nếp nghĩ của mình từ trước (hơn là tự mình bưng tai
nhắm mắt, giống như con đà điểu vùi đầu trong cát tránh cơn bão sa mạc); cần
có thời gian đủ cho quá trình kiểm nghiệm và nhận biết Lẽ Thật (chớ hấp tấp
chấp nhận ngay theo cảm tính; rồi lại dễ dàng hoang mang, dao động trước
những lý lẽ trái ngược). Một người như thế mới thật là người khôn ngoan, sáng
suốt và chắc chắn sẽ đạt tới sự hiểu biết thật sự. Đó chính là đường lối mà người
theo pháp Bụt phải nương tựa vào. Nó đòi hỏi lòng dũng cảm, tính nhẫn nại, sự
mềm dẻo và trí thông minh. Đường lối này không cần đến niềm tin mù quáng.

Có người cho rằng đường lối tu này không dễ dàng và không phải ai cũng có thể
sẵn sàng thực hành được. Điều đó quả là không sai. Nhưng nếu vì thế mà bảo
rằng nên truyền dạy một thứ tôn giáo có thể dễ hiểu, dễ tin cho mọi người mà
lại hoàn toàn sai lạc với Lẽ Thật hoặc trái chống với đường lối của Bụt thì quả là
một điều tức cười, nếu không muốn nói là đáng phê phán. Đường lối của Bụt là
nhằm vào Lẽ Thật, người tu theo pháp Bụt cần phải thực hành nghĩ, nói và làm
hướng về Lẽ Thật cuối cùng. Nếu như chưa phải là tất cả mọi người đều sẵn
sàng đủ khả năng nhận biết Lẽ Thật đó ngay trong đời này, thì có lẽ trong đời
tiếp sau họ sẽ sẵn sàng. Vả lại trong thực tế ,không ít người chỉ nhờ lời nói khích
lệ đúng mức là sự nhận biết của họ được khơi mở (bừng ngộ) ngay. Chính vì
thực tế đó mà các vị tăng, các vị ni và các cư sĩ (thiện tri thức) đích thực thường
không tiếc sức mình luôn luôn với thái độ ứng xử dịu dàng và với cái nhìn cảm
thông, thường cố gắng sẻ chia với người khác sự hiểu biết đúng đắn về con
đường Niết Bàn. Ngày xưa vì lòng từ bi đối với nỗi đau của chúng sinh chính Bụt
đã kiên trì trong suốt gần nửa thế kỉ chuyển bánh xe pháp. Ngày nay cũng vì
lòng từ bi mà người tu theo pháp Bụt sẵn lòng chia sẻ hiểu biết của mình với
người khác.

Trí tuệ và từ bi trong pháp Bụt
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tri-tue-va-tu-bi-trong-phap-but.html



Chúng ta vừa nói đến lòng từ bi. Vậy từ bi là gì? Nếu như trí tuệ là hoa trái của
khả năng sáng suốt và quá trình nhận thức trong bản chất tự nhiên của con
người, thì lòng từ bi bắt nguồn từ khả năng xúc động và sự cảm thông trong bản
chất tự nhiên của con người. Từ bi bao gồm hai chữ: “Từ” và “Bi”. “Từ” nghĩa là
sự cảm thông giữa người với người (và giữa người với các sinh vật khác), nhờ đó
nảy sinh lòng thương yêu (“Bi”). Khi chúng ta thấy ai đó đang trong cơn phiền
muộn và ta cảm thông với nỗi đau của người ấy, coi nỗi đau của người ấy như là
của chính mình và cố gắng làm vơi bớt đi hoặc tìm cách chấm dứt nỗi đau này,
thì đó là lòng từ bi. Nói cách khác, tất cả những phẩm chất cao đẹp của con
người, hay còn được gọi là phẩm hạnh như Bụt, như là sẵn lòng san sẻ hoặc ban
cho người khác sự thoải mái, sự cảm thông, sự quan tâm chăm sóc đều là biểu
hiện cụ thể của lòng từ bi.

Nhìn sâu hơn, ta có thể thấy rằng sự quan tâm và lòng thương yêu đối với người
khác cũng bắt nguồn từ sự quan tâm và lòng thương yêu đối với chính mình. Ta
chỉ có thể thật sự biết được điều gì đó là tốt đẹp nhất đối với người khác, khi mà
ta biết rõ rằng điều gì là tốt đẹp nhất đối với chính mình. Như vậy trong pháp
Bụt, việc trau dồi và khơi mở trí tuệ của một người được phát triển một cách tự
nhiên trong mối quan tâm của người đó đối với sự yên lành và hạnh phúc của
người khác. Cuộc đời của chính Bụt quả là một minh chứng rất rõ nét về lẽ thật
ấy. Chính sáu năm ròng gian khổ phấn đấu vì sự yên lành của mình đã cho Ngài
đủ kinh nghiệm quý báu để có thể ban rải lợi lạc đến toàn thể loài người cho
đến tận hôm nay và mai sau nữa.

Trí tuệ và từ bi trong pháp Bụt
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tri-tue-va-tu-bi-trong-phap-but.html



Một câu hỏi đặt ra là: quan tâm và thương yêu mình trước khi quan tâm và
thương yêu người khác, như trình bày ở trên, liệu có phải là thể hiện của “lòng
vị kỉ” một cách vi tế chăng? Để trả lời câu hỏi này trước hết cần biết quá trình
vào sâu lòng mình để khám phá quy luật chung nhất của mọi diễn trình tâm và
thân là một quá trình đầy gian nan, mạo hiểm và đơn độc, nhằm khơi mở trí tuệ
(“tự mình là nơi nương tựa của chính mình”, “tự mình thắp đuốc lên mà đi”). Với
lòng dũng cảm và quyết tâm cao, người tu theo đường lối của Bụt dám một
mình dấn thân vào cõi lòng xa lạ, mênh mông để tìm ra bản chất “không còn
mãi” và “chẳng có Cái Tôi” (vô thường, vô ngã) của mọi hiện tượng (vật chất và
tâm trí), trước hết là bởi biết thương mình, quan tâm đến nỗi đau khổ của chính
mình. Nhờ thế mới phát hiện ra rằng đó là do thói quen ảo tưởng (nghĩ lầm) vốn
có của con người cho rằng cuộc đời là còn mãi (thường) và xoay quanh Cái Tôi
(Ngã) nên mới đau khổ. Vậy là nhờ biết thương mình, hiểu mình, người tu theo
pháp Bụt mới biết thương và quan tâm đến nỗi đau của người khác; bởi vì anh
ta thấy rằng giống như chính mình, người khác cũng phải chịu khổ đau vì không
biết cách nhìn thấu suốt để hiểu được “tính chẳng còn mãi” và “tính không Cái
Tôi” trong mọi diễn trình của cuộc sống. Đó mới là lòng từ bi đích thực - thương
người như thể thương thân - khiến anh ta sẵn lòng san sẻ với người khác những
điều anh ta đã trải nghiệm trong quá trình công phu tu tập của mình để vượt
thoát khổ đau.

Nếu nhìn bao quát cả quá trình trau dồi và mở mang tâm trí theo đường lối của
Bụt, ta có thể thấy rõ rằng cả hai việc - mở mang trí tuệ và bồi dưỡng lòng từ bi
- diễn ra đồng thời. Cái nọ là điều kiện cho cái kia mở mang. Thật khó có thể
tách riêng đâu là lòng thương yêu, đâu là cái nhìn sáng suốt. Trong tình thương
đúng đắn đối với người khác đã có sự sáng suốt; và trong sự sáng suốt đã hàm
chứa tình thương đối với người khác (cũng như đối với các sinh vật khác). Chúng
hoà quyện vào nhau thật nhuần nhuyễn đến nỗi khó có thể bảo người tu là “vì
mình” hay “vì người”. Thật ra một khi trí đã tỉnh thức và tâm hết bám dính (giác
ngộ và giải thoát) thì đâu còn ranh giới giữa “ta” và “người” nữa.

SHRAVASTI DHAMMIKA trong Good Question Good Answer Huyền
Cương Lê Trọng Cường dịch Tạp chí Nghiên cứu Phật học – Số tháng
7/2018

Trí tuệ và từ bi trong pháp Bụt
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tri-tue-va-tu-bi-trong-phap-but.html


