
Triết lý chính trị và xã hội Phật giáo
ISSN: 2734-9195   15:01 16/11/2021

Tác giả: Thích Tâm Ý

I. Dẫn nhập

Khi Bồ tát Siddhārtha chưa xuất gia và trở thành một vị Phật, ngài vốn là một
thái tử, người duy nhất thừa kế ngai vàng từ cha mình là vua Dudhodana. Chính
vì lẽ đó, những tư tưởng, cách thức, phương pháp… để cai trị một đất nước Ngài
đã được truyền dạy một cách nghiêm mật để chuẩn bị cho một tương lai kế vị
ngai vàng. Từ đó, có thể khẳng định những hiểu biết của Ngài về cai trị của một
đất nước theo một quy chuẩn nhất định đương thời cũng như những đúc kết
kinh nghiệm từ trước, Ngài đã hoàn toàn nắm rõ và có thể vận hành một cách
nhuần nhuyễn với một tư duy nhạy bén và tài năng thiên bẩm. Để sau này khi
chứng ngộ dưới cội cây Bodhi, Ngài có thể quán xét biết đâu là chân lý, đúng và
sai về những cách thức, chủ trương để có thể vận hành một đất nước được thịnh
trị lâu dài.

Mặc dù sau khi thành đạo, đức Phật hoàn toàn không can dự vào chính trị, cũng
như khuyên ngăn các đệ tử của Ngài nên tránh xa chốn quan trường, thậm chí
là thế sự. Tuy nhiên, trong suốt những năm hoằng hóa của mình, đức Phật đã
tùy duyên mà đem những chính kiến về thế gian để tùy mọi hoàn cảnh mà bảo
ban cho nhân loại những nhìn nhận đúng về bản chất của các vấn đề trong cuộc
sống, trong đó có các vấn đề chính trị và xã hội. Từ đó, mang lại những quan
điểm, tư tưởng trong vận hành một đất nước, các giải pháp, cách hành xử... để
mang lại một cuộc sống ấm no cho nhân dân và một đất nước hòa bình và phát
triển.

Từ những phương thức vận hành đất nước đó và những bài học giáo dục con
người biết cách sống và đối xử giữa con người với nhau và môi trường xung
quanh trong, ngoài cộng đồng tạo nên một môi trường sống lý tưởng, thiết lập
một xã hội lành mạnh và ổn định.

Triết lý chính trị và xã hội Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/triet-ly-chinh-tri-va-xa-hoi-phat-giao.html



Với một sự xuất hiện phi thường, một đại sự nhân duyên ra đời nhằm đem lại lợi
ích cho số đông chư thiên và loài người. Một tinh thần dấn thân để đem lại ánh
sáng cho nhân loại, từ những điều nhỏ nhất như: hiếu thảo với mẹ cha; đạo nghĩ
vợ chồng; tình anh em; đạo lý thầy trò… cho đến những đạo lý làm thế nào để 
trở thành một đấng quân vương đúng nghĩa để quản lý đất nước. Chính vì
những lý do thực tiễn đó “triết lý chính trị và xã hội Phật giáo” sẽ làm sáng tỏ
những vấn đề đã được đề cập ở trên và hy vọng sẽ trở thành tài liệu hữu ích cho
những ai đang muốn tìm hiểu.

[caption id="attachment_11218" align="aligncenter" width="698"]

Thượng cờ Tổ quốc tại chùa Hoằng Phúc, huyện Lệ Thủy, Quảng Bình. Ảnh: St
[/caption]

II. Nội dung

1. Khái niệm chính trị, xã hội và hai trường phái
chính trị chính

1.1 Khái niệm chính trị

Triết lý chính trị và xã hội Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/triet-ly-chinh-tri-va-xa-hoi-phat-giao.html



Theo Viện Từ Điển học Và Bách Khoa Thư Việt Nam, chính trị là “Toàn bộ những
hoạt động có liên quan đến các mối quan hệ giữa các giai cấp, giữa các dân tộc,
các tầng lớp xã hội, mà cốt lõi của nó là vấn đề giành chính quyền, duy trì và sử
dụng quyền lực nhà nước, sự tham gia vào công việc của nhà nước, sự xác định
hình thức tổ chức, nhiệm vụ, nội dung hoạt động của nhà nước”[1]. Từ khái
niệm này chúng ta có thể hiểu rằng chính trị là một một tổ chức có thể giành
lấy chính quyền, giữ gìn, bảo vệ và sử dụng được quyền lực có trách nhiệm định
hướng các vấn đề trong nhà nước.

Theo Đại từ điển tiếng Việt:“Chính trị có hai nghĩa: 1. Những vấn đề điều hành
bộ máy nhà nước hoặc những hoạt động của giai cấp, chính đảng nhằm giành
hoặc duy trì quyền điều hành nhà nước: chế độ chính trị, tình hình chính trị,
hoạt động chính trị. 2. Những hiểu biết về mục đích, đường lối và nhiệm vụ đấu
tranh của các chính đảng cũng như đông đảo quần chúng: công tác chính trị,
giáo dục ý thức chính trị”[2]. Ở khái niệm này chính trị chính là bộ máy điều
hành nhà nước và vạch ra đường lối, nhiệm vụ cho đất nước,“Chính trị là một
hiện tượng xã hội ra đời gắn liền với sự ra đời của giai cấp và Nhà nước. Từ khi
xuất hiện, chính trị đã có ảnh hưởng to lớn tới quá trình tồn tại và phát triển của
mỗi cộng đồng, mỗi quốc gia, dân tộc và toàn nhân loại”[3]. Sự ra đời chính trị
như một hệ quả tất yếu trong quá trình hình thành và phát triển của nhà nước
hay nhân loại.

Chính trị có thể hiểu là một bộ phận đứng đầu đất nước, chỉ đạo và ban hành
những chính sách cho một đất nước đi đúng hướng đã hoạch định.“Chính trị
không chỉ là một tiểu hệ thống thuộc kiến trúc thượng tầng xã hội, có tác động
ảnh hưởng tới các yếu tố quan hệ sản xuất hợp thành cơ sở hạ tầng xã hội, mà
quan trọng còn là hoạt động thực tiễn của các giai cấp, các đảng phái và các
chủ thể khác nhau trong đời sống xã hội”[4] .

Từ đây, có thể hiểu được rằng chính trị ra đời như một quy luật hiển nhiên trong
tiến trình vận động phát triển, là một cơ quan hay tổ chức dẫn dắt một tập thể
quốc gia đi theo một mô hình nào đó mà có thể đem lại những giá trị hạnh phúc
cho một quốc gia đó. Có tác động sâu sắc và trực tiếp đến mọi chủ thể trong xã
hội từ văn hóa, giáo dục, kinh tế,… cho đến nhận thức, quan điểm, lối sống.

1.2 Nguồn gốc và bản chất chính trị

Kinh tế là nguồn gốc của sự ra đời chính trị. Sự ra đời của chính trị gắn liền với
sự hình thành phân chia giai cấp trong một cộng đồng, bắt nguồn từ việc dư
thừa thức ăn mà sau này là của cải tư liệu sản xuất, những điều này chính là
đầu mối cho hoạt động kinh tế ngày nay. Để bảo vệ của cải, con người bắt đầu

Triết lý chính trị và xã hội Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/triet-ly-chinh-tri-va-xa-hoi-phat-giao.html



chọn ra những cá nhân đặc biệt để giữ gìn của cải và phân chia các của cải đó
và từ đây hình thành ra những giai cấp ban đầu rồi dần dần mặc nhiên những
cá nhân được chọn này có địa vị và quyền hành so với các đối tượng khác.

Về quyền lợi “Chủ nghĩa Mác- Lênin khẳng định chính trị chính là lợi ích, là quan
hệ giữa các giai cấp trong việc phân chia lợi ích”[5]. Lợi ích ở đây chính là của
cải, những giá trị cao nhất trong một cộng đồng,“bất kì vấn đề chính trị nào
cũng đều có liên quan đến quyền lợi của các giai cấp và nhà nước”.[6]

“Chính trị thuộc kiến trúc thượng tầng,bao gồm hệ tư tưởng chính trị, nhà nước,
các đảng phái xuất hiện khi xã hội phân chia thành các giai cấp dựa trên cơ sở
hạ tầng kinh tế”[7]. Từ đây có thể khẳng định yếu tố quyết định của chính trị
hay các giai cấp chính là kinh tế.

Bản chất chính trị là giai cấp. Trong một hệ thống vận hành bộ máy nhà nước,
để bộ máy đó được vận hành trôi chảy thì cần phải có các quy chế và hệ thống
vận hành, có các giai cấp, có bộ, ban, ngành và đoàn thể… các mối quan hệ đó
gắn bó mật thiết và có sự tương quan gần gũi, hỗ tương cho nhau. Tuy nhiên,
“trong các quan hệ đó, các giai cấp xác định đâu là giai cấp thống trị, đâu là
giai cấp, tầng lớp bị thống trị, đâu là giai cấp, tầng lớp tham gia vào thực hiện
các nhiệm vụ chính trị”[8].

Khi đã hình thành giai cấp thống trị và giai cấp bị thống trị thì sự hiển bày của
quyền lực chính trị được bộc lộ, nhằm trấn áp các thế lực có khả năng chống
phá và làm lung lay các lợi ích mà giai tầng mình có được. Và mặc nhiên, quyền
lực chỉ có được khi đã có các giai cấp hình thành và khẳng định. Cho nên có thể
thấy rõ bản chất của chính trị chính là giai cấp.

1.3 Hai trường phái chính trị chính

Hai trường phái này dựa trên những quan điểm, tư tưởng, học thuyết chính trị
mà phân định gồm: nhân trị và pháp trị.

1.3.1 Nhân trị

Ở đây chúng ta cần hiểu đúng về khái niệm “Nhân trị”. Nhân trị có phải là dùng
lòng từ, đạo đức mà cảm hóa con người, dùng tình thương và sự nhân ái để
khiến con người về với lối sống thuần lương và đạo đức mà không phải dùng
hình phạt hà khắc, tàn bạo? Phải, nhưng ai là người dùng đạo đức và tình
thương để cảm hóa lòng dân? Đúng vậy, là vua, là người lãnh đạo đứng đầu. Ở
đây chúng ta cần hiểu đúng rằng “nhân trị” chính là đức độ và lương tâm của
nhà lãnh đạo, có thương dân, chăm lo cho dân và thương dân như con hay

Triết lý chính trị và xã hội Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/triet-ly-chinh-tri-va-xa-hoi-phat-giao.html



không! Nhân trị chính là cách, là phương pháp điều hành đất nước, mà một vị
vua lo cho dân như thế nào, chứ không chỉ là những lý thuyết suông, đi đầu trên
xóm dưới dạy đạo đức, hay khuyên người sống lương thiện.

Vậy có thể hiểu nhân trị chú trọng đến phong cách đạo đức nhà vua, tâm lượng
và lòng từ của nhà lãnh đạo, từ đó các chính sách, phương pháp dùng để chăm
lo cho dân khi ban hành mang màu sắc đạo đức và nhân văn. Mọi việc làm của
nhà lãnh đạo đều hướng đến một mục đích là lợi ích cho dân, không tư lợi, hà
khắc và chủ quan, phiến diện… Có thể thấy, đây là một mẫu mô hình nhà nước
lý tưởng.

Về mặt tư tưởng thiết lập một nhà nước như vậy thì từ xưa đến nay đã có ghi
nhận rất nhiều những nhà chính trị thông thái từ phương Đông cũng như
phương Tây. Trong đó có thể nói đến hai nhân vật tiêu biểu như phương Đông
có Khổng Tử; phương Tây có Platon.

Khổng Tử (551-479 TCN) nhà tư tưởng cổ đại Trung Quốc, người sáng lập ra Nho
giáo. Hình mẫu người làm chính trị là bậc quân tử, quan điểm chính trị của ông
chính là lấy đức trị dân. Đức ở đây nói đủ là đạo đức: đạo chính là tu thân- tề
gia- trị quốc- bình thiên hạ; đức ở đây là nhân- trí- dũng. Trong đó, nhân là cái
gốc để lý luận nên một nền nhân trị để bình thiên hạ.

Ông quan niệm rằng:“Vi chính dĩ đức, thí như bắc thần, cư kì sở nhi chúng tinh
củng chi. Dịch:Làm chính trị (trị dân) mà dùng đức (để cảm hoá dân) thì như sao
bắc đẩu ở một nơi mà các ngôi sao khác hướng về cả (tức: thiên hạ theo
về)”[9]. Quan điểm rất rõ, nhân trị ở đây chính là ở nhân đức của vua, lòng
thương dân và cách chăm lo cho dân là cách nói lên nhân trị. Ông lại nói “Đạo
chi dĩ chính, tề chi dĩ hình, dân miễn nhi vô sỉ. Đạo chi dĩ đức, tề chi dĩ lễ, hữu sỉ
thả cách. Dịch. Dùng chính lệnh để dắt dẫn dân, dùng hình phạt để bắt dân vào
khuôn phép, dân tránh khỏi tội nhưng không biết hổ thẹn. Dùng đạo đức để dắt
dẫn dân, dùng lễ giáo để đặt dân vào khuôn phép, dân biết hổ thẹn mà lại theo
đường chính”[10]. Các chính sách hà khắc, hình phạt nặng nề chỉ làm cho dân
than oán, chống đối, căm phẫn mà thôi.

Với chủ trương ‘quân quân-thần thần-phụ phụ-tử tử’ nghĩa là vua phải ra vua,
phải làm đúng một vị vua đúng mực, đầy đủ trách nhiệm và nghĩa vụ của của
mình, tôi ra tôi, cha ra cha và con phải ra con. Mặc dù, các nguyên tắc ông đặt
ra còn nhiều bảo thủ, nhưng tựu chung tính nhân văn trong quan điểm chính trị
của ông là rất lớn và có sức ảnh hưởng rất sâu rộng trong tư tưởng chính trị về
sau.

[caption id="attachment_11219" align="aligncenter" width="658"]

Triết lý chính trị và xã hội Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/triet-ly-chinh-tri-va-xa-hoi-phat-giao.html



Ảnh: St[/caption]

Platon (427-347 TCN) chính trị dưới quan điểm của ông là ‘nghệ thuật cung
đình’ liên kết trực tiếp của người anh hùng và sự thông minh. Sự liên kết đó
được thực hiện bằng sự thống nhất tư tưởng và tinh thần hữu ái. Chính trị là
nghệ thuật cai trị. Cai trị bằng sức mạnh là độc tài, cai trị bằng nghệ thuật mới
là đích thực[11]. Ở đây ta nhận ra quan điểm của ông chính là ‘nghệ thuật’ đây
là một từ khó để diễn tả bởi nội hàm của nó không hề đơn giản, là kết tinh của
sự khôn khéo, ứng biến, khôn ngoan và nhạy bén.

Tư tưởng chính trị của Platon là quan niệm về một quốc gia lí tưởng “người ta sẽ
sản xuất lúa, rượu, áo quần, giày dép, nhà cửa. Họ sẽ làm việc lưng trần trong
mùa hạ và mang áo ấm trong mùa đông. Họ tự nuôi sống bằng lúa mì, xay bộ,
bánh nướng, họ ngồi ăn trên chiếu hoặc trên lá, ngả lưng vào giường hoặc vào
thân cây. Họ ăn uống với gia đình, uống rượu do họ làm lấy, mang những vòng
hoa trên đầu, hát những điệu ca tụng thần linh, sống trong hoà nhã êm ái
không để cho nhân khẩu vượt quá phương tiện sinh nhai vì họ biết lo xa, sợ đói
nghèo và chiến tranh…”[12]. Một quốc gia ấm êm hạnh phúc, lao động và
hưởng thụ những thành quả lao động đạt được, sống vui đùa với các niềm tin và
một xã hội hòa bình không chiến tranh đói kém.

Ở quan điểm của ông, cũng thấy rất rõ những tác hại khôn lường bởi những
người cầm quyền thiếu đạo đức, thậm chí ông đã thấy được tận gốc rễ sâu xa
bởi các tệ nạn ấy từ đâu mà có, dẫn đến những tệ đoan trong xã hội, gây ra

Triết lý chính trị và xã hội Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/triet-ly-chinh-tri-va-xa-hoi-phat-giao.html



những bất ổn và tàn bạo cho nhân dân:“Những biến chất diễn ra vì các nhà cầm
quyền có thiên hướng quan tâm nhiều hơn bản thân và đến lợi ích vị kỷ của
mình, chứ không phải đến lợi ích của công dân. Nhân tố làm biến chất cũng là
tự do thái quá, tự do này tất yếu kéo theo thói mị dân là cái làm huỷ hoại đạo
đức”[13].

Ông cũng xem pháp luật là một điều quan trọng“luật pháp là bất di bất dịch và
chiếm vai trò hàng đầu”[14]. Nhưng luật pháp mà ông muốn nói chính là những
chính sách có lợi cho dân, bảo vệ những lợi ích của dân; luật pháp chỉ ngăn trừ
những kẻ xấu, trục lợi, mưu đồ bất chính… đặc biệt luật pháp dùng cho tất cả
mọi người chứ không chỉ dành cho một số người bị trị.

Từ những tư tưởng chính trị trên, mong muốn thiết lập một quốc gia lý tưởng,
Platon đã có một cuộc đời cống hiến và nỗ lực để đóng góp cho thế giới những
tư tưởng sâu sắc và nhân văn, hàng ngàn năm sau vẫn còn những giá trị nhất
định.

1.3.2 Pháp trị

Pháp trị phải hiểu đúng ở đây là những pháp luật được ban hành một cách chủ
quan và độc đoán của vua hay nhà lãnh đạo, dựa trên những quyền lợi cá nhân
hay giai cấp cầm quyền mà đưa ra những chính sách hà khắc, hình phạt thô bạo
nhằm trấn áp nhân dân. Khiến nhân dân sợ mà phục tùng và không dám phản
khán. Người được cho hình thành và xây dựng tư tưởng này là Hàn Phi.

Hàn Phi ( 280-230 TCN) sinh ra trong giai đoạn vua Tần Thủy Hoàng đang thống
nhất Trung Hoa. Bởi có quan điểm pháp trị được hình thành nơi ông, quan điểm
rất rõ ràng về pháp trị ‘pháp bất a quý, hình bất tị đại thần, thưởng thiện bất di
tứ phú’ nghĩa là thưởng phạt phân minh và phải thượng tôn pháp luật kể cả vua
“Kẻ làm vua chúa là kẻ phải giữ pháp luật, căn cứ vào kết quả mà xét để lập
công lao”[15]. Ông cho rằng bản chất con người là yếu hèn và dễ làm ác, vì vậy
cần phải có pháp luật và các hình phạt nghiêm khắc mới có thể giáo hóa và sai
khiến được.“Pháp luật là mệnh lệnh ban bố rõ ràng ở nơi cửa công, hình phạt
chắc chắn đối với lòng dân, thưởng cho những kẻ cẩn thận giữ pháp luật, nhưng
phạt những kẻ làm trái lệnh”[16]. Nhìn chung pháp luật không có gì sai ở một vị
trí là người lãnh đạo trong một đất nước, cái sai là ở chỗ nó chủ quan, hà khắc
và mục đích chính là bảo vệ giai cấp thống trị và chèn ép nhân dân. Bên cạnh
đó, pháp luật đúng hay sai còn nằm ở nơi những người thực thi pháp luật, họ có
công tâm hay là chỉ mượn pháp luật để trục lợi và gây khó khăn dân chúng.
“Bậc thánh nhân hiểu rõ cái thực tế của việc phải và trái, xét rõ thực chất của
việc trị và loạn, cho nên trị nước thì nêu rõ pháp luật đúng đắn, bày ra hình phạt
nghiêm khắc để chữa cái loạn của dân chúng, trừ bỏ cái họa trong thiên hạ.

Triết lý chính trị và xã hội Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/triet-ly-chinh-tri-va-xa-hoi-phat-giao.html



Khiến cho kẻ mạnh không lấn át người yếu, kẻ đông không xúc phạm số ít,
người già cả được thỏa lòng, người trẻ và cô độc được trưởng thành, biên giới
không bị xâm lấn, vua và tôi thân yêu nhau, cha con giữ gìn cho nhau”[17].

Cái sai lầm lớn nhất của pháp trị là tính chủ quan, hà khắc và lợi ích giai cấp
cầm quyền, nên sẽ không có một chút tự do dân chủ, phục tùng và mệnh lệnh.
Theo Hàn Phi ‘pháp’ không thì chưa đủ mà phải cần ‘thuật’ và ‘thế’: Tức là trước
phải đề ra pháp luật dựa theo đó mà thưởng hay phạt, để phân ra kẻ theo người
phản mà trừng trị; Còn thuật ở đây chính là thủ đoạn khi thực hiện pháp luật
nhằm trấn áp lòng dân, là cách dùng người và trị người, dùng từ mĩ miều thì đây
là nghệ thuật nhưng là nghệ thuật gian xảo, mưu toan và thâm độc; Còn thế
chính là mượn nơi quyền lực để thực thi pháp luật, đưa pháp luật thành hiện
thực nơi nhân dân, phải nắm giữ quyền thế trong tay, không giao quyền cho
bầy tôi vô dụng.

Ngày nay việc sử dụng pháp trị không còn công khai như một học thuyết chính
trị rõ ràng. Tuy nhiên, thực tế cuộc sống vẫn cho chúng ta thấy những bất cập,
bất công nơi pháp luật hiện hành và người thực thi pháp luật. Có thể nói, nhân
trị hay pháp trị vẫn là nơi lòng người, nơi người nắm quyền hành thực hiện nó.
Đúng hay sai, thưởng hay phạt ở một phương diện nào đó vẫn là nơi ý của người
thực hiện chứ chưa hẳn là pháp luật, bởi lẽ đổi trắng thay đen, biến hư thành
thực vốn là căn nguyên vốn có nơi mỗi con người.

Từ đây, chúng ta có thể thấy phần nào nơi triết lý của nhà Phật, không tham gia
trực tiếp giải quyết các vấn đề như chính trị, vì nhận chân ra được các vấn đề
hiện hữu xuất phát từ con người, từ nội tâm tham lam và ích kỷ nơi mỗi con
người. Nên phương pháp Ngài đưa ra là đoạn trừ các ham muốn, lòng đố kỵ hẹp
hòi và lòng tham vô đáy thay vì cứ mải miết chạy theo các vấn đề ngoài lề như
một bề nổi của tảng băng. Khi tâm đủ lớn, tình thương đủ rộng, thì không trị mà
trị, dân tự an và tuân thủ pháp luật.

1.4 Khái niệm xã hội

“Xã hội là một nhóm những cá nhân liên quan đến tương tác xã hội một cách
thường xuyên, hoặc một nhóm xã hội lớn có chung lãnh thổ không gian hoặc xã
hội, thường chịu cùng thẩm quyền chính trị và các kỳ vọng văn hóa chi
phối”[18]. Như vậy, nói một cách dễ hiểu, trong phạm vi một quốc gia xã hội
chính là tất cả những hoạt động của con người trong một đất nước từ văn hóa,
đạo đức, lối sống, gia đình, môi trường, kinh tế…

Triết lý chính trị và xã hội Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/triet-ly-chinh-tri-va-xa-hoi-phat-giao.html



Giữa chính trị và xã hội có mối tương quan mật thiết. Vì chính trị là tư tưởng,
sách lược, là định hướng để cho một quốc gia đi theo, có ảnh hưởng trực tiếp
đến các vấn đề xảy ra trong một đất nước. Chính vì lẽ đó, xã hội như là chiếc
gương phản chiếu cho một nền chính trị nào đó, các hình thái xã hội là một
phần sản phẩm của một nền tư tưởng chính trị tác động.

2. Chính trị qua triết lý Phật giáo

Phải khẳng định rằng đức Phật không chủ trương dùng chính trị trong giáo đoàn
của Ngài và dùng chính trị để truyền đạo. Một minh chứng rõ nhất chính là Ngài
đã từ bỏ con đường chính trị để đi tu và khi đạt được giác ngộ Ngài cũng không
mượn quyền lực chính trị vốn vẫn còn có sẵn dành cho Ngài để truyền đạo. Mục
đích Ngài hướng đến là tu dưỡng đạo đức nơi mỗi con người, vì hạnh phúc cũng
từ đây mà đau khổ cũng từ đó mà phát khởi. “Thông thường các nhà chính trị
đấu tranh giành quyền lợi cho chính giai cấp hay tổ chức đảng của mình. Họ có
thể tuyệt tiêu đối phương vì quyền lợi của họ. Còn đối với Phật giáo thì làm bất
cứ việc gì cũng phải vì lợi ích của quần chúng vì lợi ích và an lạc cho số đông.
Quan điểm chính trị cũng dựa trên tinh thần này”[19].

Chính vì lẽ đó, những lời dạy của ngài liên quan đến chính trị thực tế là những
điều đạo đức dành cho đấng minh quân để có thể tự điều phục chính mình và từ
đó mang tình thương yêu để điều hành đất nước.

2.1 Điều kiện để trở thành nhà lãnh đạo tốt

Trong giáo lý Phật giáo, mục đích tối hậu không gì khác hơn là mang lại hạnh
phúc, bình an cho con người. Chính vì lẽ đó, ở mọi phương diện của cuộc sống
và thái độ (căn cơ) khác nhau, thời gian và địa điểm (thời và xứ) khác nhau mà
đức Phật tùy duyên thuyết pháp, không loại bỏ bất kỳ một cơ hội nào nếu có
thể mang lại những lợi ích cho họ. Mặc dù khẳng định, hạnh phúc thật sự đến từ
nội tâm trong sạch và lắng yên khi loại bỏ các cấu uế tham, sân, si. Tuy nhiên,
những hoàn cảnh bên ngoài cũng tác động không nhỏ đến những cảm xúc cả
thân và tâm khi con người vấp phải, nhất là khi sống dưới một chế độ độc tài
hay những hôn quân tàn bạo.

Chính vì lẽ đó, trong rải rác rất nhiều trường hợp Phật đã tùy nghi mà có đưa ra
những lời dạy về lối sống và những cách để cho các vị vua, những người đứng
đầu huân tập những phẩm chất để có thể trở thành một vị lãnh đạo đúng nghĩa
và đạo đức, mang lại hạnh phúc cho muôn dân.

Triết lý chính trị và xã hội Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/triet-ly-chinh-tri-va-xa-hoi-phat-giao.html



Trong kinh Tăng Chi, chương Bốn pháp, phẩm Nghiệp công đức, đức Phật đã nói
lên tầm quan trọng, vai trò của người lãnh đạo trong một tổ chức hay một quốc
gia như sau:“Khi đàn bò lội sông/Đầu đàn đi sai lạc/Cả đàn đều đi sai/Vì hướng
dẫn sai lạc/Cũng vậy, trong loài người/Vị được xem tối thắng/Nếu sở hành phi
pháp/Còn nói gì người khác/Cả nước bị đau khổ/Nếu vua sống phi pháp”[20].

Quả thật, với bản chất đặc thù của giai cấp lãnh đạo là người dẫn đường, đầu
tàu lèo lái một tổ chức, quốc gia, thì việc định hướng sai, chủ trương không
đúng, kế hoạch sai lầm… thì hậu quả thật khôn lường! và ngược lại, nếu một vị
lãnh đạo tốt, có những chiến lược đúng đắn thì đương nhiên họ sẽ được ca tụng
với những thành công và nhân dân thì được sống trong ấm no, hạnh phúc:“Khi
đàn bò lội sông /Đầu đàn đi đúng hướng/Cả đàn đều đúng hướng/Vì hướng dẫn
đúng đường/Cũng vậy trong loài người/Vị được xem tối thắng/Nếu sở hành đúng
pháp/Còn nói gì người khác/Cả nước được an vui/Nếu vua sống đúng pháp”[21].

Vai trò của người lãnh đạo còn ở chỗ họ phải là những người vì dân và lấy mục
đích làm lợi cho nhân dân thì họ mới không bị những hệ lụy từ chính vị trí họ
đang đứng làm hại và tha hóa. Trong đoạn kinh trên Phật có nói đến ‘nếu vua
sống phi pháp; nếu vua sống đúng pháp’ quả thật một vị lãnh đạo phải nhận
thức cho được vai trò và trách nhiệm của mình nếu không chắc chắn sẽ bị địa vị
và quyền lực của mình mà làm hư hại cho cả tập thể. Người địa vị càng cao,
càng có quyền lực thì tác hại họ gây ra cũng to lớn như những địa vị của họ.

Vai trò của họ cũng như con bò dẫn đầu, một con đi đúng đường, những con kia
thảy đều theo, những phẩm chất, lối sống của họ cũng là một bài học, tấm
gương cho người khác học tập và làm theo. Bởi vì “Các vua phi pháp có mặt, khi
ấy các đại thần phi pháp của vua có mặt. Khi nào các đại thần phi pháp của vua
có mặt, khi ấy các Bà-la-môn gia chủ phi pháp có mặt. Khi nào các Bà-la-môn
gia chủ phi pháp có mặt, khi ấy dân chúng thị thành và ở các làng là phi
pháp…”[22] nếu người lãnh đạo bị tha hóa biến chất thì chắc chắn những thành
phần xung quanh, những kẻ cơ hội, nịnh hót sẽ tăng lên và từ đó làm nguy hại
cho tất cả mọi người.

Chính vì lẽ đó, một nhà lãnh đạo, một người đứng đầu cần phải rèn luyện đạo
đức và trở thành một con người mẫu mực về nhân phẩm. Muốn được như thế,
người lãnh đạo cần phải biết nhận thức đúng đắn về đạo đức, để từ đó học tập,
rèn luyện và thực hành để trở thành một cây đại thụ đạo đức trong lối sống và
hành xử, mà trong kinh Chuyển Luân Thánh Vương Sư Tử Hống cũng đã dạy: 
“Này thái tử thân yêu, con y cứ vào pháp, kính trọng pháp, cung kính pháp,
đảnh lễ pháp, cúng dường pháp, tôn trọng pháp, tự con trở thành pháp tràng,
pháp kỳ, xem pháp là thầy, tự trở thành người bảo vệ  hợp pháp cho thứ dân,

Triết lý chính trị và xã hội Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/triet-ly-chinh-tri-va-xa-hoi-phat-giao.html



cho quân đội, cho sát đế lỵ, cho quần thần, cho bà la môn, cho gia chủ, cho thị
dân, cho sa môn, bà la môn, cho các loài thú và loài chim! Chớ có làm gì phi
pháp trong quốc độ của con”[23]. Vì nếu như không tu dưỡng đạo đức thì sẽ bị
các dục cuốn quay và nhấn chìm trong trụy lạc, từ đó đánh mất phẩm giá chính
mình và làm nguy hại cho mọi người:“Đàn bà hay đàn ông/Rượu chè, tiêu hoang
phí/Được địa vị quyền thế/Là cửa vào bại vong”[24].

Trong Tiểu Bộ kinh, chuyện Lộc Vương Hoan Hỉ, có nói đến mười đức hạnh của
một vị vua:“Bố thí, nhân từ, đức hạnh, công bình/Thân ái, nhu mì, ôn hòa, nhẫn
nhục/Ăn năn, bi mẫn, là mười giới đức”[25]. Trong mười đức tính này, tất cả đều
phải rèn luyện và huân tập hằng ngày để trở thành thói quen và một phần của
cuộc sống. Tuy nhiên, chúng ta có thể tạm chia ra ba đức tính đức hạnh, nhẫn
nhục và ăn năn là ba đức tính gốc gễ, là nhân tu tập; bảy đức tính còn lại bố thí,
nhân từ, công bình, thân ái, nhu mì, ôn hòa và bi mẫn là cành lá, kết quả, là
biểu hiện của ba đức tính trên.

Một vị lãnh đạo chỉ khi nào có được đức hạnh tức có đạo đức qua quá trình rèn
luyện sống trong khuôn phép và kỷ luật, được mài dũa và làm chủ các dục vọng
của bản thân; chỉ khi nào biết ăn năn tức là biết nhìn nhận ra lỗi của mình, biết
nhìn lại và soi rọi lại chính bản thân mỗi khi suy nghĩ, nói năng hay hành động;
chỉ khi nào có thể nhẫn nhục tức có sự chịu đựng tốt với những cảm xúc do
chính vọng tâm sanh ra và đủ nhẫn nại với những biến cố xảy ra trong cuộc
sống. Chỉ khi có được những đức tính đó mới có thể rộng lòng mà bố thí cho mọi
người, nhân từ, thân ái, nhu mì, ôn hòa, bi mẫn và công bình với mọi người
được.

Chỉ khi một người lãnh đạo có những đức tính trên thì mới có thể đem lại nhiều
lợi ích cho mọi người được, bởi vì trách nhiệm thiêng liêng nhất của một người
lãnh đạo phải là có được tinh thần xem tất cả mọi người như người thân mình
vậy mà trong kinh Đại Lâu Thán có dạy: “chuyển luân vương yêu thương dân
chúng trong nước, như cha thương con”[26], hay trong kinh Tiểu Bộ, phẩm
Meghiya “Việc gì con có thể làm được? Ðời sống của con là một vật hy sinh cho
các bà con”[27].

Cũng chỉ từ các đức tính này, một vị lãnh đạo mới có thể đủ lòng yêu thương và
trí tuệ, những khôn khéo với các phương tiện khôn ngoan và những phương tiện
khéo léo, để có thể điều hành một tổ chức, một đất nước và đem lại những an
vui cho mọi người:“Người nên cho thì cấp cho kịp thời, người nên thu thì phải
suy nghĩ kỹ. Sai khiến biết đúng thời, không đoạt danh lợi, phải nghiêm ngặt đối
với kẻ tham nhũng để nhân dân được yên ổn”[28].

Triết lý chính trị và xã hội Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/triet-ly-chinh-tri-va-xa-hoi-phat-giao.html



Khi một bậc lãnh đạo có tâm và có tầm thì sẽ mang lại vô vàn những điều lợi ích
cho mọi người. Đức Phật với vai trò là nhà lãnh đạo tinh thần, vị đạo sư dẫn
đường để cho mọi người nhận chân ra những điều đúng, đem giáo pháp tự lợi và
lợi tha dạy cho con người và trong những lời dạy cho bậc quân vương cũng
không ngoài mục đích đó.

2.2 Yếu tố để một quốc gia cường thịnh

Để có thể kiến thiết một quốc gia cường thịnh là một điều không dễ. Bởi lẽ, nó
lệ thuộc rất nhiều yếu tố trong đó điều tiên quyết đầu tiên mà chúng ta vừa
trình bày là một vị lãnh đạo đức hạnh và tài năng, nếu không“Một kẻ ngu si
đứng trưởng đoàn, vì kiêu căng muốn tỏ khôn ngoan, Sẽ không khác khỉ này
gây họa, mãi mãi đưa đường đến bại vong”[29]. Đủ các phương tiện khôn
ngoan, khéo léo để có thể lèo lái con thuyền với nhiều giông bão bất ngờ, các
con sóng không nói trước và những tảng đá ngầm bất chợt. Phải đủ tỉnh táo để
nhận chân ra các vấn đề để giải quyết tùy theo các đối tượng, các khó khăn và
phải biết lắng nghe để thấu hiểu và thông cảm.

Làm an ổn con người không chỉ dựa trên tiền của mà bên cạnh đó phải dùng
đến trí tuệ, đặc biệt hướng con người đến đạo đức, tu tập tránh xa các thói hư
tật xấu và siêng năng với các điều thiện “này con thân yêu, nếu trong quốc độ
của con có người không có tiền của, hãy đem tiền của cho người ấy… có những
người sa môn, bà la môn từ bỏ dục vọng, không phóng dật, thực hành nhẫn
nhục từ ái… con hãy nghe họ và ngăn chặn họ khỏi sự bất thiện và khuyến
khích họ làm điều thiện”[30]. Được như vậy là phần nào để một quốc gia yên ổn
và cũng là điều đầu tiên để đất nước cường thịnh.

Vì sao như vậy? Vì tất cả vạn pháp đều theo một quy luật Duyên Khởi ‘cái này
sanh tức cái kia sanh’ và ngược lại. Chính vì lẽ đó, nếu một quốc gia mà vị lãnh
đạo không thấu hiểu điều này, chỉ chú trọng ở một vài phương diện nào đó thì
đất nước sẽ rơi vào hỗn loạn đôi khi bởi những điều rất nhỏ, như trong kinh
Chuyển Luân Thánh Vương Sư Tử Hống có dạy: “vì không cho tiền của người
nghèo nên nghèo đói tăng thịnh, vì nghèo đói tăng thịnh nên trộm cắp tăng
thịnh, vì trộm cắp tăng thịnh nên đao kiếm tăng thịnh, vì đao kiếm tăng thịnh
nên sát sanh tăng thịnh. Vì sát sanh tăng thịnh nên nói láo tăng thịnh…”[31].

Khi thấu hiểu như vậy nên một nhà lãnh đạo mới có những sách hợp lý hợp tình
để cho mọi thành phần trong xã hội được sống yên ổn và phát triển theo một
chiều hướng tốt được, đặc biệt là những chính sách về kinh tế để xóa đói, giảm
nghèo và tạo công ăn việc làm cho dân chúng: “Những vị nào trong quốc
độ nhà vua nỗ lực về nông nghiệp và mục súc, Tôn vương Mahāvijita cấp

Triết lý chính trị và xã hội Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/triet-ly-chinh-tri-va-xa-hoi-phat-giao.html



cho những vị ấy hột giống và thực vật; những vị nào trong quốc độ nhà vua nỗ
lực về thương nghiệp, Tôn vương Mahāvijita cấp cho những vị ấy vốn đầu tư;
những vị nào trong quốc độ nhà vua nỗ lực về quan chức, Tôn vương
Mahāvijita cấp cho những vị ấy vật thực và lương bổng”[32]. Chỉ có như vậy thì
dân chúng mới vui vẻ và sống một cuộc sống tuân thủ pháp luật “và những
người này chuyên tâm về nghề của mình không còn nhiễu hại quốc độ nhà vua;
ngân quỹ nhà vua được dồi dào, quốc độ được an cư lạc nghiệp không có tai
ương ách nạn và dân chúng hoan hỷ vui vẻ, cho con nhảy trên ngực, sống
chẳng khác gì với nhà cửa mở rộng”[33].

Một quốc gia cường thịnh điều đầu tiên phải là một quốc gia hòa bình không
chiến tranh, yên ổn và không có những xung đột. Đây cũng chính là một điều
quán trọng bậc nhất mà đức Phật dạy các đệ tử khi sống với nhau trong Tăng
đoàn “hòa hợp, hòa kính, không có đấu tranh, hòa hợp như sữa với nước, sống
nhìn nhau với cặp mắt từ ái”[34].

Trong kinh Tăng Chi, chương 8 Pháp, phẩm Vajji, Phật đã dạy 7 điều kiện để
một quốc gia lớn mạnh và không bị suy giảm: “Thế nào là bảy pháp không làm
cho suy giảm? Này các Licchavi, khi nào dân Vajji thường hay tụ hợp và tụ hợp
đông đảo với nhau… tụ họp trong niệm đoàn kết, giải tán trong niệm đoàn kết
và làm việc trong niệm đoàn kết… không ban hành những luật lệ không được
ban hành, không hủy bỏ những luật lệ đã được ban hành, sống đúng với truyền
thống của dân Vajji như đã ban hành thuở xưa… tôn sung, kính trọng, đảnh lễ,
cúng dường các bậc trưởng lão Vajji và nghe theo những lời dạy của những vị
này… không bắt cóc và cưỡng ép những phụ nữ  và thiếu nữ Vajji phải sống với
mình… tôn sùng, kính trọng, đảnh lễ cúng dường các tự miếu của Vajji ở tỉnh
thành và ngoài tỉnh thành, không bỏ phế các cúng lễ đã cúng từ trước đúng với
quy pháp… bảo hộ, che chở, ủng hộ đúng pháp các vị A-la-hán ở tại Vajji khi các
vị A-la-hán chưa đến sẽ đến trong xứ, và những vị A-la-hán đã đến được sống an
lạc, thời này các Licchavi, dân Vajji sẽ được lớn mạnh, không bị suy giảm”[35].
Trong lời kinh trên chúng ta có thể thấy được những đức tính cơ bản như dân
chúng hòa hợp, đoàn kết, sống đạo đức, có tinh thần hướng thượng và niềm tin
tâm linh.

Thăng hoa trong tâm linh là đỉnh cao của đạo đức. Bởi vì, khi người tu tập có kết
quả trong tâm linh thì lòng từ bi rộng mở nên có thể thương yêu và tha thứ cho
mọi người; có trí tuệ thì mới đủ sức thấy rõ những bản thể cuộc sống, từ đó đói
diện với mọi hoàn cảnh với tâm thái an yên và hoan hỷ. Người có kết quả trong
tâm linh sẽ là một người vô cùng đạo đức và thánh thiện, đặc biệt những điều
thánh thiện đó là lưu xuất tự nhiên từ trong nội tâm chứ không phải chỉ là hình
thức hay cưỡng ép bởi những khuôn mẫu, phép tắc mà cuộc đời quy định.

Triết lý chính trị và xã hội Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/triet-ly-chinh-tri-va-xa-hoi-phat-giao.html



Ngoài ra, để có một quốc gia hưng thịnh, từ việc một con người có nội tâm đạo
đức và hướng thiện, tiến lên nỗ lực thực hành để trở thành một lối sống hiền
thiện và an vui. Những điều mà một quốc gia căn bản cần phải thực hiện chính
là năm điều căn bản đạo đức của một người đệ tử Phật, năm điều này tưởng
rằng chỉ là năm điều đạo đức của một người Phật tử; tuy nhiên ở đây nếu khéo
suy xét chúng ta có thể hiểu nó có tác dụng như thế nào đến một quốc gia
thịnh trị. Nội hàm của năm điều đạo đức chính là thiết lập một gia đình yên ấm,
an vui như sống với tâm từ, ngay thẳng trung thực, chung thủy, nói lời chân
chánh và tỉnh táo không say sưa.

Gia đình là cái nôi của xã hội và đương nhiên nếu mọi gia đình đều an vui thì xã
hội này tất nhiên là sẽ hòa bình và thịnh trị, như một vị Chuyển Luân Vương để
nhiếp phục dân chúng đã dạy những điều đạo đức đúng đắn tạo nên một lối
sống cho nhân dân: “Chớ có sát sanh! Chớ có lấy của không cho! Chớ có sống
tà hạnh trong các dục! Chớ có nói láo! Chớ có uống rượu! Và hãy thọ hưởng
theo những gì đã có để thọ hưởng!”[36].

Ở đây, chúng ta bắt gặp một quan điểm rất đặc biệt là ‘thọ hưởng theo những
gì đã có để thọ hưởng’, một quan điểm tuyệt vời để sống và kiến tạo một cuộc
sống an yên. Bởi lẽ, một điều hiển nhiên tất cả mọi người gốc nghiệp khác nhau
thì không thể nào giống nhau về mọi mặt, nên khi chúng ta nhận chân ra được
điều này, chúng ta mới có thể vui với cái chúng ta có, mà không hơn thua hay
so đo để rồi buồn tủi và đau khổ. Thậm chí vì muốn như người khác mà làm các
công việc như trộm cướp, mưu mô để chiếm đoạt… Cho nên, có thể nói đây là
một trong những nhìn nhận tuyệt vời để có thể kiến tạo cho bản thân mình và
cho cả xã hội được an bình và hạnh phúc.

Từ đây, chúng ta có quyền nhận định rằng, để có một quốc gia thịnh trị chính là
lối sống và đạo đức của nhà lãnh đạo và nhân dân. Nếu thiếu một trong hai yếu
tố này chắc chắn sẽ dẫn đến những hỗn loạn và các vấn đề tệ nạn trong xã hội,
dẫn đến những đau khổ và bất ổn trong đất nước.

3. Triết lý Phật giáo và các vấn đề xã hội

Vấn đề xã hội thì vô vàn và thiên biến vạn hóa, chúng không theo một quy tắc
hay trật tự và cố định nào mà tùy vào thời gian, hoàn cảnh, chế độ, nhận thức,
văn hóa, niềm tin… mà có những vấn đề khác nhau. Ở đây, người viết đưa ra 3
vấn đề căn bản đồng thời nhức nhối trong bối cảnh hiện nay gồm: chiến tranh
xung đột; bình đẳng giới và bình đẳng giai cấp.

3.1 Thông điệp hòa bình-không chiến tranh xung đột

Triết lý chính trị và xã hội Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/triet-ly-chinh-tri-va-xa-hoi-phat-giao.html



Với thông điệp ra đời của đức Phật cũng là lời dạy của Ngài dành cho các đệ tử:
“Này các Tỳ kheo, hãy lên đường thuyết pháp vì hạnh phúc, vì an lạc cho chúng
sinh, vì lòng thương tưởng cho đời, vì hạnh phúc, vì an lạc cho chư Thiên và loài
người”[37]. Với chủ trương ‘vì hạnh phúc, vì an lạc cho chư thiên và loài ngươi’ ở
đây hoàn toàn không có một biên giới quốc gia hay một vùng lãnh thổ nào cả!
Điều này muốn nói lên rằng ở một nghĩa gần nhất, giáo lý của đức Phật là dành
cho tất cả mọi người trên hành tinh này, không phân biệt là ai, là dân tộc hay
một quốc gia nào đó.

Với một chủ trương như vậy, đức Phật hoàn toàn không muốn có bất kỳ một
xung đột nào xảy ra giữa các quốc gia và vùng lãnh thổ. Vì ở bất kỳ một nguyên
nhân nào thì chiến tranh vẫn là nguyên nhân của vô số các khổ kéo theo như
nghèo đói, mất mùa, ốm đau, chết chóc… . Chúng ta đã chứng kiến quá nhiều
những cuộc chiến tranh và không có một cuộc chiến tranh nào không đau
thương và đổ máu cả.

Thông điệp hòa bình của đức Phật, bắt đầu từ việc thiết lập sự an lạc, hạnh
phúc từ những cá thể, đoàn thể và sau cùng là một quốc gia, toàn cầu. Chúng
ta biết có rất nhiều vị Tỳ kheo đã chứng A-la-hán dưới sự dẫn dắt của đức Phật;
các vị đệ tử xuất gia và tại gia khi được nghe pháp và thực hành cũng có những
trải nghiệm và lối sống an lạc ngay trong cuộc đời này. Sau đó là những vị vua,
quan, những nhà trưởng giả… có uy quyền và địa vị đều được thấm nhuần và có
tư duy, quan điểm, nhận thức từ đó có lối sống lành mạnh đem lại lợi ích cho
bản thân, gia đình, những người xung quanh và xã hội.

Chiến tranh bắt nguồn từ những lợi ích cho cá nhân và quốc gia của mình.
Những lợi ích đó bắt nguồn từ lòng tham và để thỏa mãn cho tính kiêu căng và
ngạo mạn, đồng thời để bù đắp cho sự tiêu thụ quá nhiều các thú vui dục lạc,
để rồi gây ra những khổ đau cho người và sau cùng chính bản thân cũng phải
trả cho cái giá mà mình đã gây:“Vì nghĩ đến tư lợi/Nên mới cướp hại người/Khi
người khác cướp hại/Bị hại, lại hại người/Người ngu nghĩ như vậy/Khi ác chưa
chín muồi/Khi ác đã chín muồi/Người ngu chịu khổ đau/Sát người, bị người
sát/Thắng người, bị người thắng/Mắng người, người mắng lại/Não người, người
não lại/Do nghiệp được diễn tiến/Bị hại, lại hại người”[38].

Phật giáo không tham gia chống chiến tranh, nhưng lại là tôn giáo trị tận gốc
của chiến tranh và xung đột, bằng cách nhổ sạch lòng tham và đoạn tận sự sân
hận và vô minh nằm sâu trong tiềm thức của con người. Với tất cả sự nhận thức
rõ ràng:“Mọi người sợ hình phạt/Mọi người sợ tử vong/Lấy mình làm ví dụ/Không
giết, không bảo giết/Mọi người sợ hình phạt/Mọi người thích sống còn/Lấy mình
làm ví dụ/Không giết, không bảo giết”[39].

Triết lý chính trị và xã hội Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/triet-ly-chinh-tri-va-xa-hoi-phat-giao.html



Tục ngữ Việt Nam có câu ‘suy bụng ta ra bụng người’, quả thật, chúng ta sợ
hình phạt, cũng tham sống sợ chết thì người khác cũng vậy. Chúng ta muốn hòa
bình, giàu sang, sung sướng… thì người khác cũng vậy! Tại sao chúng ta lại vì
những ham muốn của mình mà đi gây hấn, cướp bóc và chiến tranh với nước
khác?

Chiến tranh thì gây ra những thù hận, mà hận thù thì biết bao giờ mới có thể
hóa giải bởi những mất mát đau thương mà chúng ta đã gây ra cho nhau:“Với
hận diệt hận thù/Ðời này không có được/Không hận diệt hận thù/Là định luật
ngàn thu”[40]. Và dẫu có chiến thắng hay thất bại đều không đưa đến một kết
quả lâu dài hạnh phúc được:“Thắng trận sanh thù oán/Bại trận nếm khổ đau/Ai
bỏ thắng, bỏ bại/Tịch tịnh, hưởng an lạc”[41].

Chính vì lẽ đó, với nhãn quan của một bậc giác ngộ, đức Phật luôn dạy các đệ tử
của Ngài cũng như nhân loại những phương pháp để đoạn tận mọi ý niệm chiến
tranh trong tâm mình, bằng cách thiết lập một lối sống thiểu dục, thanh tịnh, từ
bi và hòa hợp. Từ đó, kiến tạo nên một thế giới hòa bình và thịnh vượng.

3.2 Bình đẳng giai cấp

Cho đến ngày nay, tại Ấn Độ việc phân biệt giai cấp vẫn còn nặng nề dù ở hình
thức rõ ràng hay ẩn tàng trong nhận thức, lối sống. Thật không dễ để có thể xóa
bỏ những điều này bởi những rào cản về quyền lợi và những đặc ân mà giai cấp

Triết lý chính trị và xã hội Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/triet-ly-chinh-tri-va-xa-hoi-phat-giao.html



cầm quyền có được từ những quy định trong việc đối xử này.

Từ khi giác ngộ dưới cội Bodhi đức Phật đã bắt đầu có thiết lập một tư tưởng
không giai cấp trong chính giáo đoàn Ngài, bằng việc thu nhận đủ các thành
phần trong xã hội như Upali xuất thân từ thợ cạo, Sunita một người gánh phân
hạ tiện hay tướng cướp  Angulimala…  vào Tăng đoàn, một việc trước đây chưa
từng có bởi đó là đặc quyền của các Bà-la-môn.

Trong hầu hết các bài kinh, đức Phật luôn thống nhất một quan điểm về giai
cấp chỉ là ước lệ, tốt đẹp hay xấu xa; trân quý hay hạ tiện tùy thuộc vào hành
động của chính người đó, hoàn toàn không phụ thuộc vào giai cấp mà họ sinh
ra: “Bần tiện không vì sanh/Phạm chí không vì sanh/Do hành, thành bần tiện/Do
hành, thành Phạm chí”[42].

Có hai ý trong chữ ‘hành’ này: Phương diện thứ nhất là nói về những tư duy hay
hành động về những việc làm xấu ác hay lương thiện mà đánh giá là ở một giai
cấp nào cao quý hay bận tiện; Phương diện thứ hai là những công việc hiện tại
mà họ đang làm để tạm ghi nhận là họ ở giai cấp nào, điều này được nói trong
kinh Trung Bộ, kinh số 98 khi Phật đã trả lời Vasettha:“Hành động làm nông
phu/Hành động làm công thợ/Hành động làm lái buôn/Hành động làm nô
bộc/Hành động làm ăn trộm/Hành động làm nhà binh/Hành động làm tế
quan/Hành động làm vua chúa/Kẻ trí thấy hành động/Như thật là như vậy”[43].

Trong một bài kinh khác, khi đức vua Avantiputta hỏi tôn giả Mahakaccana về
vấn đề các Bà-la-môn cho rằng giai cấp Bà-la-môn là cao nhất, màu da sang
sủa, thanh tịnh, là con trai của Phạm Thiên; các giai cấp khác là thấp kém, da
đen tối, không thanh tịnh. Tôn giả đã trả lời rằng “Thưa Đại vương, đây chỉ là
một âm thanh ở đời”[44] chỉ là lời nói bình thường trong thiên hạ hoàn toàn
không có một giá trị chân lý nào cả, bằng cách đưa ra những ví dụ rõ ràng như:
dù là người nào trong bốn giai cấp được giàu có sung túc thì người của các giai
cấp khác sẽ phục dịch và làm vui lòng người đó chứ không nhứt thiết là người ở
giai cấp thấp cung phụng người gia cấp cao; dù là ai trong giai cấp nào khi làm
các việc xấu ác, đều phải bị rơi vào đọa xứ, địa ngục; dù là ai ở giai cấp nào khi
làm các thiện hạnh sẽ sanh về thiên giới; dù là ai trong giai cấp nào khi phạm
pháp sẽ bị vua bắt phạt; dù là ai trong giai cấp nào khi xuất gia sẽ được nhà
vua cung kính, đảnh lễ. Từ các ví dụ sống động và trực tiếp như trên vua
Madhura Avantiputta đã nhận ra rằng “nếu sự tình như vậy, thời bốn chủng
tánh này là đồng đẳng.  Ở đây, tôi không thấy có sự sai biệt nào”[45].

Việc phân chia giai cấp ban đầu chính là những mưu đồ của các tập đoàn cai trị,
chúng tạo ra tôn giáo, giáo điều nhằm mục đích mị dân để cai trị. Dần dần
những điều đó trở thành những quy ước trong xã hội và ăn sâu vào ý thức hệ

Triết lý chính trị và xã hội Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/triet-ly-chinh-tri-va-xa-hoi-phat-giao.html



của con người, biến nó thành cái gông không vô hình trói buộc ý thức con người
vươn lên trong cuộc sống.

Ngày nay khi thế giới phát triển, văn minh dần tỏa rạng khắp năm châu bốn
biển thì đâu đó sự phân biệt giai cấp vẫn là vấn đề nhứt nhối và tội lỗi. Tuy
nhiên, nhìn chung ở một chừng mực nào đó, chúng ta đã thấy được sự tự do,
ngày càng lang rộng khắp trên thế giới, các giai cấp ngày càng bị xóa mờ bởi sự
trỗi dậy của ý chí con người khi đón nhận ánh sáng văn minh và công bằng bởi
rất nhiều các tổ chức đứng ra bảo vệ các quyền lợi cho những tần lớp thấp.

Với lòng từ bi, với tinh thần không có giai cấp khi dòng máu cùng đỏ và nước
mắt cùng mặn, đức Phật đã lan tỏa được tình thương yêu, ánh sáng chân lý đến
với mọi thành phần trong xã hội, tạo điều kiện duy nhất cho các thân phận có
giai cấp thấp trong xã hội lúc bấy giờ có cơ hội học tập và thoát ra khỏi tử tưởng
ràng buộc của các Bà-la-môn. Tinh thần đó đến hôm nay vẫn còn nguyên giá trị,
vẫn còn là bài học đáng giá và hành trình lâu dài cho công cuộc bình đẳng cho
xã hội tương lai.

3.3 Bình đẳng giới

Cho đến hôm nay, khi thế giới đã tiến lên những bước phát triển vượt bậc về
mọi mặt, con người chỉ cách nhau một màn hình để có thể giao tiếp với thế giới,
nhưng đâu đó, ẩn tàng sự phân biệt về giới tính vẫn là một chủ đề nhứt nhối
của xã hội.

Có thể nói, cách đây hơn 25 thế kỷ đức Phật đã làm một cuộc đại cách mạng về
bình đẳng giới khi lần đầu tiên trong lịch sử cho nữ giới xuất gia và công nhận
kết quả tu tập không khác gì nam giới. Trong Trưởng Lão Ni Kệ, chúng ta tìm
thấy 73 trường hợp chứng quả A-la-hán của các Tỳ Kheo Ni và đương nhiên còn
vô số không được đề cập. trong số đó có thể nhắc đến như: Maha Pajapati
Gotama, Khema, Uppalavana, Kisagotami, Sona, Bhadda Kundalakesa,
Patacara…Trong kinh Tương Ưng, khi vua Pasenadi hay tin hoàng hậu hạ sinh
một cô con gái liền sanh tâm không hoan hỷ, Phật đã nói kệ:“Này Nhân chủ, ở
đời/Có một số thiếu nữ/Có thể tốt đẹp hơn/So sánh với con trai/Có trí tuệ, giới
đức/Khiến nhạc mẫu thán phục/Rồi sinh được con trai/Là anh hùng, quốc
chủ/Người con trai như vậy/Của người vợ hiền đức/Thật xứng là Đạo sư/Giáo giới
cho toàn quốc”[46].

Điều này cho thấy, đức Phật thấy rất rõ phẩm chất bên trong của một người phụ
nữ hoàn toàn không phụ thuộc vào giới tính mà thay vào đó là những tố chất, tư
duy và lối sống của người đó. Ambapali vốn là một dâm nữ, nhưng với niềm tin

Triết lý chính trị và xã hội Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/triet-ly-chinh-tri-va-xa-hoi-phat-giao.html



vào đức Phật và tâm thành dâng cúng một bữa cơm cho Phật và chư Tăng mà
nàng đã từ chối các công tử xứ Licchavi bằng một tâm thái dung mãnh vô cùng
“dầu quý công tử có cho tôi cả thành Vesali cùng với các đất phụ thuộc, tôi
cũng không nhường bữa cơm quan trọng này”[47]. Và sau bữa cơm đó, nàng đã
hiến cúng vườn xoài cho đức Phật làm nơi thuyết giảng. Liệu một người nam
giới có đủ lòng thành, tịnh tín và tâm hiến cúng lớn như thế không! Đặc biệt
hơn, sau này nàng xuất gia và đắc quả A-la-hán.

Từ ngàn xưa cho đến ngày nay, nữ giới trở thành những tấm gương tiêu biểu
trong mọi phương diện xã hội là không thiếu, như trong lịch sử dân tộc Việt
Nam, nếu như người đứng lên chống giặc đầu tiên sau công nguyên chính là
người nữ, đó là Hai Bà Trưng năm 40. Chúng ta đã bị những lề lối cũ mục của
các tư tưởng phong kiến, các giáo điều bởi những niềm tin sai lầm, mù quáng
để rồi từ đó biến phụ nữ thành một vật phẩm thay vì họ là những con người vô
cùng ưu tú.

Người nữ hoàn toàn như nam ở phương diện trí tuệ và tu tập “Này A-nan, Tỳ-
kheo-ni Nan-đà đã đoạn trừ năm hạ phần kiết sử, hóa sanh (thiên giới) và từ đó
nhập Niết-bàn, không trở lại đời này nữa”[48], mà ngày nay dường như các
công việc của nam người nữ đã có thể làm tất cả, ngay cả việc đứng đầu lãnh
đạo một đất nước.

Một thế giới công bằng là một thế giới có tôn trọng quyền phụ nữ, phụ nữ được
bảo vệ, tán dương và trọng dụng. Ở một nghĩa cao hơn “tất cả chúng sanh đều
có Phật tánh” thì không có lý gì một con người (chỉ là giới tính nữ) lại không thể
trở thành một con người lý tưởng trong cuộc đời. Nên có thể nói, trong giáo lý
của Phật luôn đề cao vai trò của người nữ, tôn trọng và đồng cảm với những
biên kiến sai lầm để cho thân phận của người phụ nữ bị xem thường và chà đạp.
Ngày nay, một xã hội văn minh và tiến bộ, thì không lý gì lại không tôn trọng
quyền phụ nữ, yêu thương và tạo điều kiện tốt nhất để cho phụ nữ phát triển.

III. Kết luận

Dưới nhãn quan Phật giáo, các vấn đề xảy ra trong cuộc đời này không gì khác
hơn là do nội sinh nơi tâm con người phát khởi. Chính vì vậy, các phương pháp
đức Phật đưa ra chính là đoạn trừ các tham ái và chấp ngã nơi tự thân mỗi con
người. Đồng thời cung cấp những nhận thức về cuộc đời, nhằm giúp cho con
người có cái nhìn thấu đáo và sáng suốt để không bị các tà thuyết, quan điểm
sai lầm làm lu mờ tâm trí và kích động lòng ham muốn, ích kỷ, hưởng thụ nơi
con người, khiến con người trở thành cỗ máy bị điều khiển bởi vô minh và dục
vọng.

Triết lý chính trị và xã hội Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/triet-ly-chinh-tri-va-xa-hoi-phat-giao.html



Khi vua Trần Thái Tông đi tìm Phù Vân đại sư để tu tập, thiền sư Phù Vân đã
nói:“Phàm làm đấng quân nhân thì phải lấy ý muôn thiên hạ làm ý muốn của
mình, lấy tâm thiên hạ làm tâm của mình” nhờ vào câu nói này mà nhà Trần có
một vị vua anh minh, một cư sĩ đắc pháp và một Thiền sư lỗi lạc với những trước
tác để đời, một người tạo nền móng vững vàng cho Thiền phái Trúc Lâm ra đời
sau này, chính trị dưới nhãn quan Phật giáo là vậy.

Phật là bậc y vương, pháp của Ngài chính là thuốc, tùy bệnh cho thuốc là điều
hiển nhiên của một thầy thuốc giỏi. Giáo pháp của Phật tùy hoàn cảnh căn cơ
mà dạy người tìm ra chân lý, lẽ phải không bó buộc trong một khuôn khổ cứng
nhắc nào. Đồng thời, tùy thuộc vào nhận thức con người mà có sự thấu và ứng
dụng khác nhau, như cơn mưa lớn xối xuống khu rừng tùy vào giống loài cỏ, cây
khác nhau mà thụ hưởng nước mưa khác nhau như trong kinh Pháp Hoa đã dạy.

Những lời dạy của đức Phật chỉ có một mục đích là đem lại an lạc cho mọi
người, không phân biệt giai cấp, không phân biệt giàu nghèo, không phân biệt
là ai, nước nào, màu da, chủng tộc… sự an lạc luôn là thứ người ta cần nhất sau
khi nhận ra những thú vui tầm thường nơi trần thế. Chính vì lẽ đó, tất cả các
vấn đề trong xã hội, các vấn đề trong tâm thức của mỗi con người Phật luôn có
những giải pháp hữu hiệu, điều quan trọng vẫn là con người có chịu chấp nhận
và thực hiện hay không mà thôi. Phật giáo luôn hướng đến giải thoát, nhưng
phải giải thoát trên chính những vấn đề đau khổ nơi cuộc đời, và đó cũng là
tông chỉ của Phật giáo.

Tác giả: Thích Tâm Ý ***

CHÚ THÍCH

[1]http://bachkhoatoanthu.vass.gov.vn/noidung/tudien/Lists/GiaiNghia/View_Detail.aspx?TuKhoa=&ChuyenNganh=0&DiaLy=0&ItemID=31103.
Truy cập ngày 18/8/2021. [2] Nguyễn Như Ý, Đại Tự Điển tiếng Việt, Nxb. Văn
Hóa Thông Tin, 1998, tr. 369. [3]Bùi Trọng Tài-Lê Văn Cảnh, Tập bài giảng
Chính trị học đại cương, Trường đại học Khoa học Thái Nguyên, 2011, lưu hành
nội bộ, tr. 5. [4] Bùi Trọng Tài-Lê Văn Cảnh, sđd, tr. 4. [5] Bùi Trọng Tài-Lê Văn
Cảnh, sđd, tr. 7- 8.
[6]http://bachkhoatoanthu.vass.gov.vn/noidung/tudien/Lists/GiaiNghia/View_Detail.aspx?TuKhoa=&ChuyenNganh=0&DiaLy=0&ItemID=31103.
Truy cập ngày 18/8/2021.
[7]http://bachkhoatoanthu.vass.gov.vn/noidung/tudien/Lists/GiaiNghia/View_Detail.aspx?TuKhoa=&ChuyenNganh=0&DiaLy=0&ItemID=31103.
Truy cập ngày 18/8/2021. [8] Bùi Trọng Tài-Lê Văn Cảnh, sđd, tr. 8. [9] Đoàn
Trung Còn dịch và chú, Khổng Tử, Luận ngữ , Nxb.Trí Đức, Sài Gòn,1950, tr.33
[10] Đoàn Trung Còn dịch và chú, sđd, tr.35 [11] Bùi Trọng Tài-Lê Văn Cảnh,
sđd, tr.5. [12] Trí Hải & Bửu Đích dịch, Câu Chuyện Triết học, Tu thư Vạn Hạnh,
Sài Gòn, 1971, tr. 34. [13] Đỗ Minh Hợp và nhiều tác giả, Đại cương Lịch sử Triết

Triết lý chính trị và xã hội Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/triet-ly-chinh-tri-va-xa-hoi-phat-giao.html



học phương Tây. Nxb.Tổng Hợp, 2006. tr. 148 [14] Trí Hải & Bửu Đích dịch, sđd,
tr. 149. [15] Phan Ngọc (dịch), Hàn Phi Tử, Nxb.Văn học, Hà Nội, 2001, tr.394.
[16] Phan Ngọc (dịch), Hàn Phi Tử, sđd, tr. 478-479. [17] Phan Ngọc (dịch), Hàn
Phi Tử, sđd, tr. 130. [18] https://vi.wikipedia.org/wiki/X%C3%A3_h%E1%BB%99i.
Truy cập ngày 18/8/2021. [19]Thích Thanh Từ, Thiền sư Việt Nam, Nxb. Tp.HCM,
1999, tr. 240. [20] ĐTKVN, kinh Tăng chi bộ I, chương IV, phẩm Nghiệp công
đức, VNCPHVN ấn hành, 2002, tr.697. [21] ĐTKVN, kinh Tăng chi bộ I, sđd,
tr.697. [22] Thích Thanh Từ dịch, “kinh Tăng Nhất A-Hàm III”, Phẩm Thiên Tử Mã
Huyết, Nxb. Tôn giáo, Hà Nội, 2005, tr. 179. [23] Thích Minh Châu dịch, “kinh
Trường Bộ”, kinh Chuyển Luân Thánh Vương Sư Tử Hống, VNCPHVN, Tp. HCM,
2013, tr. 529. [24] Thích Minh Châu, “kinh Tiểu Bộ 1”, kinh Bại Vong, Nxb. Tôn
giáo, Hà Nội, 2002, tr. 236. [25] Thích Minh Châu, “kinh Tiểu Bộ IV”, Chương VI,
Phẩm sáu bài kệ, Nxb. Tôn giáo, Hà Nội, 2015, tr. 540. [26] Thích Tịnh Hạnh,
“kinh Trường A-Hàm 2”, kinh Đại Lâu Thán, quyển II, Hội Văn Hóa Giáo Dục Linh
Sơn Đài Bắc - Taiwan, 2000, tr. 376. [27] Thích Minh Châu, “kinh Tiểu Bộ I”,
Phẩm Meghiya, Nxb. Tôn giáo, Hà Nội, 2015, tr. 155. [28] Thích Tịnh Hạnh, Đại
Tập 35, kinh Đại Tát-Già Ni-Kiền Tử Sở Thuyết, q.3, Phẩm 5: Vương Luận (Phần
1), Hội Văn Hóa Giáo Dục Linh Sơn Đài Bắc - Taiwan, 2000, tr. 664. [29] Thích
Minh Châu dịch, “kinh Tiểu Bộ 7”, Chuyện Hầu Vương, VNCPH Việt Nam, Tp.
HCM, 2002, tr. 74. [30] Thích Minh Châu dịch, “kinh Trường Bộ”, kinh Chuyển
Luân Thánh Vương Sư Tử Hống, Sđd, tr. 529. [31] Thích Minh Châu dịch, “kinh
Trường Bộ”, sđd, tr. 537. [32] Thích Minh Châu dịch, “kinh Trường Bộ”, kinh Cứu
Lâu Đàn Đà, Sđd, tr. 130. [33] Thích Minh Châu dịch, “kinh Trường Bộ”, sđd, tr.
130. [34] Thích Minh Châu dịch, “kinh Tăng Chi Bộ 1”, Phẩm Hội Chúng, VNCPH
Việt Nam, Tp. HCM, 1996, tr. 134. [35] Thích Minh Châu dịch, “kinh Tăng Chi Bộ
2”, chương 8 Pháp, phẩm Vajji, Nxb. Tôn giáo, 2018,tr.186-187. [36] Thích Minh
Châu dịch, “kinh Trường Bộ”, Sđd tr. 530. [37] Thích Minh Châu dịch, “kinh
Trường Bộ 1”, kinh Đại Bổn, VNCPHVN, 1991, tr.502. [38]
https://www.daitangkinhvietnam.org/node/539 truy cập ngày 20/8/2021. [39]
https://loiphatday.org/kinh-phap-cu-10-pham-hinh-phat/ truy cập ngày
20/8/2021. [40] https://loiphatday.org/kinh-phap-cu-01-pham-song-yeu/ truy
cập ngày 20/8/2021. [41] https://www.daitangkinhvietnam.org/node/539 truy
cập ngày 20/8/2021. [42]
https://sites.google.com/site/tieubokinhtheravada/tieu-bo---khuddhaka-nikaya-
hoa-thuong-thich-minh-chau-dich-viet-kinh-tap-sutta-nipata-chuong-1 truy cập
ngày 21/8/2021. [43] Thích Minh Châu dịch, “kinh Trung Bộ”, kinh Vasettha,
sđd, tr. 249. [44] Thích Minh Châu dịch, “kinh Trung Bộ”, kinh Madhura, sđd,
tr.113. [45] Thích Minh Châu dịch, “kinh Trung Bộ”, sđd, tr. 117. [46]
https://thuvienhoasen.org/a611/03-chuong-iii-tuong-ung-kosala truy cập ngày
20/8/2021. [47] Thích Minh Châu dịch, “kinh Trường Bộ”, kinh Đại Bát Niết Bàn,

Triết lý chính trị và xã hội Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/triet-ly-chinh-tri-va-xa-hoi-phat-giao.html



Sđd, tr. 296. [48] Thích Minh Châu dịch, “kinh Trường Bộ”, Sđd, tr. 292.

TÀI LIỆU THAM KHẢO

Đỗ Minh Hợp và nhiều tác giả, Đại cương Lịch sử Triết học phương Tây.
Nxb.Tổng Hợp, 2006. Nguyễn Như Ý, Đại Tự Điển tiếng Việt, Văn Hóa Thông Tin,
1998. Bùi Trọng Tài-Lê Văn Cảnh, Tập bài giảng Chính trị học đại cương, Trường
đại học Khoa học Thái Nguyên, 2011, lưu hành nội bộ. Đoàn Trung Còn dịch và
chú, Khổng Tử, Luận ngữ, Nxb.Trí Đức, Sài Gòn,1950. Trí Hải & Bửu Đích
dịch, Câu Chuyện Triết học, Tu thư Vạn Hạnh, Sài Gòn, 1971.
http://bachkhoatoanthu.vass.gov.vn/noidung/tudien/Lists/GiaiNghia/View_Detail.aspx?TuKhoa=&ChuyenNganh=0&DiaLy=0&ItemID=31103.
Truy cập ngày 18/8/2021.
https://vi.wikipedia.org/wiki/X%C3%A3_h%E1%BB%99i. Truy cập ngày
18/8/2021. Thích Thanh Từ, Thiền sư Việt Nam, Nxb. Tp.HCM, 1999.
ĐTKVN, kinh Tăng chi bộ I, chương IV, phẩm Nghiệp công đức, VNCPHVN ấn
hành, 2002. Thích Thanh Từ dịch, “kinh Tăng Nhất A-Hàm III”, Phẩm Thiên Tử
Mã Huyết, Nxb. Tôn giáo, Hà Nội, 2005. Thích Minh Châu dịch, “kinh Trường
Bộ”, kinh Chuyển Luân Thánh Vương Sư Tử Hống, VNCPHVN, Tp. HCM, 2013.
Thích Minh Châu, “kinh Tiểu Bộ 1”, kinh Bại Vong, Nxb. Tôn giáo, Hà Nội, 2002.
Thích Minh Châu, “kinh Tiểu Bộ IV”, Chương VI, Phẩm sáu bài kệ, Nxb. Tôn giáo,
Hà Nội, 2015. Thích Tịnh Hạnh, “kinh Trường A-Hàm 2”, kinh Đại Lâu Thán,
quyển II, Hội Văn Hóa Giáo Dục Linh Sơn Đài Bắc - Taiwan, 2000. Thích Minh
Châu, “kinh Tiểu Bộ I”, Phẩm Meghiya, Nxb. Tôn giáo, Hà Nội, 2015. Thích Tịnh
Hạnh, Đại Tập 35, kinh Đại Tát-Già Ni-Kiền Tử Sở Thuyết, q.3, Phẩm 5: Vương
Luận (Phần 1), Hội Văn Hóa Giáo Dục Linh Sơn Đài Bắc - Taiwan, 2000. Thích
Minh Châu dịch, “kinh Tiểu Bộ 7”, Chuyện Hầu Vương, VNCPH Việt Nam, Tp.
HCM, 2002. Thích Minh Châu dịch, “kinh Tăng Chi Bộ 1”, Phẩm Hội Chúng,
VNCPH Việt Nam, Tp. HCM, 1996. Thích Minh Châu dịch, “kinh Tăng Chi Bộ 2”,
chương 8 Pháp, phẩm Vajji, Nxb. Tôn giáo,2018. Thích Minh Châu dịch, “kinh
Trường Bộ 1”, kinh Đại Bổn, VNCPHVN, 1991.
https://www.daitangkinhvietnam.org/node/539 truy cập ngày 20/8/2021.
https://loiphatday.org/kinh-phap-cu-10-pham-hinh-phat/ truy cập ngày
20/8/2021. https://sites.google.com/site/tieubokinhtheravada/tieu-bo---
khuddhaka-nikaya-hoa-thuong-thich-minh-chau-dich-viet-kinh-tap-sutta-nipata-
chuong-1 truy cập ngày 21/8/2021. https://thuvienhoasen.org/a611/03-chuong-
iii-tuong-ung-kosala truy cập ngày 20/8/2021.

Triết lý chính trị và xã hội Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/triet-ly-chinh-tri-va-xa-hoi-phat-giao.html


