
Trung Quốc giai đoạn cuối XIX đầu XX: Sự
chuyển đổi từ Tùng lâm truyền thống đến Phật
học viện

ISSN: 2734-9195   10:05 04/02/2026

Thiền học, đặc biệt trong các tùng lâm chịu ảnh hưởng của Thiền tông, là con
đường thực hành trọng tâm nhằm hướng đến tu chứng. Người học được yêu cầu
trực tiếp thực hành tham thiền và công phu hằng ngày để thể nghiệm giáo
pháp.

Tác giả: Nguyễn Thị Ngọc Liên (Thích nữ Quảng Vân)

Học viên Cao học K.IV - Học viện PGVN tại Huế

Giáo dục luôn giữ vai trò trung tâm trong quá trình hình thành, duy trì và phát
triển của Phật giáo. Tại Trung Quốc, trong suốt nhiều thế kỷ, giáo dục Phật giáo
chủ yếu được thực hiện trong khuôn khổ các tùng lâm tự viện, gắn liền với đời
sống tu hành và sự truyền thừa tâm pháp. Tuy nhiên, từ giữa thế kỷ XIX, dưới
tác động của những biến động lịch sử sâu sắc và sự xâm nhập của văn minh
phương Tây, mô hình giáo dục này dần bộc lộ nhiều hạn chế, không còn đáp
ứng đầy đủ yêu cầu của bối cảnh xã hội mới.

Trước nguy cơ suy thoái, Phật giáo Trung Quốc đã khởi xướng nhiều nỗ lực
cải cách, trong đó việc thành lập các Phật học viện theo mô hình giáo dục hiện
đại được xem là một bước ngoặt quan trọng.

Sự chuyển đổi từ mô hình tùng lâm truyền thống sang Phật học viện không chỉ
phản ánh sự thay đổi về phương thức đào tạo tăng sĩ, mà còn cho thấy nỗ lực
thích nghi của Phật giáo Trung Quốc trước những yêu cầu mới của xã hội hiện
đại.

1. Đặc điểm tổ chức và phương thức đào tạo

Trước thời cận đại, giáo dục Phật giáo Trung Quốc chủ yếu được tổ chức trong
khuôn khổ các tùng lâm tự viện, thiết chế trung tâm của đời sống tăng đoàn.
Trong mô hình này, tùng lâm không chỉ là nơi cư trú và tu hành của tăng sĩ, mà

Trung Quốc giai đoạn cuối XIX đầu XX: Sự chuyển đổi từ Tùng lâm truyền thống đến Phật học viện
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/trung-quoc-giai-doan-cuoi-xix-dau-xx-su-chuyen-doi-tu-tung-lam-truyen-thong-den-
phat-hoc-vien.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/lich-su-phat-giao-trung-quoc-phan-1.html


còn là không gian giáo dục nội tại, nơi việc đào tạo diễn ra thường xuyên và liên
tục, gắn chặt với đời sống cộng trú và kỷ luật tự viện. “các tự viện Phật giáo
truyền thống đồng thời đảm nhiệm chức năng giáo dục, nơi việc học tập và tu
hành không bị tách rời” (Ch’en, 1964).

Về phương diện tổ chức, giáo dục Phật giáo trong tùng lâm không tồn tại như
một hệ thống trường lớp độc lập, mà được lồng ghép trực tiếp vào đời sống tu
hành hằng ngày. Không có chương trình đào tạo thống nhất hay niên khóa cố
định, việc học tập phụ thuộc vào truyền thống của từng tùng lâm và năng lực
giảng dạy của các vị trụ trì: “hệ thống đào tạo tăng sĩ trong các tùng lâm mang
tính phi tập trung cao, thiếu chuẩn hóa nhưng lại gắn chặt với sinh hoạt tu viện”
(Welch, 1967).

Về phương thức đào tạo, giáo dục tùng lâm vận hành chủ yếu theo mô hình
truyền thừa sư đồ, khác với giáo dục hiện đại dựa trên chương trình và giáo
trình thống nhất, mô hình truyền thừa sư đồ không đặt trọng tâm vào hệ thống
bài giảng cố định, mà chỉ nghe giảng trực tiếp, tham vấn cá nhân và quan sát
cách tu hành của vị thầy. Trong quá trình này, người học không chỉ tiếp thu tri
thức Phật học ở phương diện lý thuyết, mà còn được rèn luyện về đạo đức và
đời sống tâm linh. Việc học vì thế gắn liền với việc sống chung trong tùng lâm,
tuân thủ giới luật và tham gia đầy đủ các sinh hoạt tu viện.

Bên cạnh đó, phương thức truyền thừa sư đồ đặc biệt nhấn mạnh thực hành tu
tập, có thể khẳng định rằng mô hình truyền thừa sư đồ tạo nên một phương
thức đào tạo lấy tu tập làm trung tâm, giúp duy trì truyền thống tu chứng và đời
sống tâm linh của Phật giáo Trung Quốc trong nhiều thế kỷ. Tuy nhiên, do thiếu
chương trình đào tạo thống nhất và cơ chế đánh giá rõ ràng, phương thức này
phụ thuộc nhiều vào trình độ và uy tín của từng vị thầy, một hạn chế sẽ trở nên
rõ rệt khi Phật giáo Trung Quốc bước vào thời kỳ cận đại và đối diện với yêu cầu
cải cách giáo dục.

Các hình thức học tập cơ bản trong tùng lâm bao gồm tụng kinh, nghe giảng
kinh- luật- luận, tham thiền và sinh hoạt giới luật. Những hoạt động này vừa
đảm nhiệm chức năng truyền đạt giáo lý, vừa đóng vai trò rèn luyện thân – tâm
và đạo hạnh của tăng sĩ. Mục tiêu của phương thức đào tạo này không nhằm
đào tạo học giả theo nghĩa học thuật hiện đại, mà nhằm hình thành những hành
giả có khả năng tu chứng và duy trì truyền thống Phật giáo: “giá trị cốt lõi của
giáo dục tùng lâm nằm ở việc đào luyện đời sống tâm linh hơn là tích lũy tri
thức lý thuyết”. (Welch, 1967).

2. Nội dung giáo dục

Trung Quốc giai đoạn cuối XIX đầu XX: Sự chuyển đổi từ Tùng lâm truyền thống đến Phật học viện
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/trung-quoc-giai-doan-cuoi-xix-dau-xx-su-chuyen-doi-tu-tung-lam-truyen-thong-den-
phat-hoc-vien.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/so-luoc-ve-lich-su-kinh-tang-phat-giao-nguyen-thuy.html
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/so-luoc-ve-lich-su-kinh-tang-phat-giao-nguyen-thuy.html


Nội dung giáo dục trong mô hình tùng lâm truyền thống được xây dựng xoay
quanh hệ thống kinh, luật và luận của Phật giáo, đặc biệt là kho tàng Hán tạng.
Đây là nền tảng giáo lý căn bản nhằm bảo đảm sự kế thừa chính thống của Phật
pháp và duy trì tính liên tục của truyền thống Phật giáo Trung Quốc qua nhiều
thế kỷ.

Trong đó, kinh điển Phật giáo giữ vị trí trung tâm. Việc tụng đọc, ghi nhớ và
nghe giảng kinh văn không chỉ nhằm truyền đạt giáo lý, mà còn được xem là
một hình thức tu tập. Thông qua kinh điển, người học tiếp cận thế giới quan,
nhân sinh quan và mục tiêu giải thoát của Phật giáo, từ đó định hướng đời sống
tu hành của bản thân nên việc học kinh điển trong các tự viện Phật giáo truyền
thống vừa mang tính giáo dục, vừa mang tính thực hành tôn giáo.

Bên cạnh kinh điển, luật học chiếm vị trí đặc biệt quan trọng trong nội dung
giáo dục tùng lâm. Giới luật không chỉ là chuẩn mực đạo đức cá nhân, mà còn là
nền tảng tổ chức đời sống cộng trú của tăng đoàn. Việc học và hành trì giới luật
giúp người tu sĩ hình thành tác phong, kỷ cương và ý thức trách nhiệm đối với
tăng đoàn.

Luận tạng và các trước tác chú giải giữ vai trò hỗ trợ, giúp hệ thống hóa và lý
giải giáo lý kinh điển. Thông qua việc học luận, người học được trang bị khả
năng nhận thức và lý giải giáo pháp một cách mạch lạc hơn, đồng thời hiểu rõ
lập trường giáo nghĩa của các tông phái. Tuy nhiên, việc học luận trong tùng
lâm không nhằm đào tạo học giả theo nghĩa học thuật hiện đại, mà phục vụ
trực tiếp cho tu tập và hoằng pháp.

Ngoài kinh, luật và luận, thiền học và nghi lễ giữ vai trò thiết yếu trong nội
dung giáo dục tùng lâm. Thiền học, đặc biệt trong các tùng lâm chịu ảnh hưởng
của Thiền tông, là con đường thực hành trọng tâm nhằm hướng đến tu chứng.
Người học được yêu cầu trực tiếp thực hành tham thiền và công phu hằng ngày
để thể nghiệm giáo pháp. Các nghi lễ Phật giáo góp phần giáo dục oai nghi, kỷ
luật và ý thức cộng đồng cho người tu sĩ. Thông qua việc tham gia nghi lễ, người
học tiếp nhận các giá trị truyền thống, củng cố niềm tin tôn giáo và ý thức về
bản sắc tông phái.

Trung Quốc giai đoạn cuối XIX đầu XX: Sự chuyển đổi từ Tùng lâm truyền thống đến Phật học viện
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/trung-quoc-giai-doan-cuoi-xix-dau-xx-su-chuyen-doi-tu-tung-lam-truyen-thong-den-
phat-hoc-vien.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html


Hình ảnh chỉ mang tính chất minh hoạ (sưu tầm).

3. Những hạn chế của mô hình giáo dục tùng lâm

Khi Trung Quốc bước vào thời kỳ cận đại, đặc biệt từ nửa sau thế kỷ XIX, mô
hình giáo dục tùng lâm truyền thống dần bộc lộ nhiều hạn chế trước những biến
đổi sâu sắc của xã hội. Những hạn chế này không chỉ xuất phát từ phương thức
tổ chức nội tại của tùng lâm, mà còn từ sự thay đổi của môi trường tri thức và
nhu cầu xã hội mới.

Trước hết, giáo dục tùng lâm thiếu một hệ thống giáo trình khoa học và thống
nhất. Nội dung học tập chủ yếu dựa vào kinh nghiệm truyền dạy của từng vị
thầy, phụ thuộc nhiều vào truyền thống của từng tự viện hoặc tông phái. Việc
học kinh, luật và luận tuy có tính kế thừa lâu dài, nhưng không được sắp xếp
theo chương trình đào tạo có mục tiêu, tiến trình và chuẩn đầu ra rõ ràng. Điều
này khiến trình độ học vấn của tăng sĩ không đồng đều, khó bảo đảm chất
lượng đào tạo trong phạm vi rộng.

Thứ hai, mô hình giáo dục tùng lâm không có sự phân cấp đào tạo rõ ràng.
Trong giáo dục tùng lâm truyền thống, việc đào tạo tăng sĩ không được tổ chức
theo các cấp bậc hay trình độ học tập cụ thể. Người mới xuất gia và những tăng
sĩ đã tu học lâu năm thường cùng học tập trong một môi trường, với nội dung
học tập mang tính tổng quát. Quá trình học chủ yếu dựa vào sự truyền dạy trực
tiếp của thầy, thiếu chương trình đào tạo có lộ trình và tiêu chí đánh giá rõ
ràng. Do đó, giáo dục tùng lâm khó bảo đảm tính hệ thống và khó đào tạo đội

Trung Quốc giai đoạn cuối XIX đầu XX: Sự chuyển đổi từ Tùng lâm truyền thống đến Phật học viện
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/trung-quoc-giai-doan-cuoi-xix-dau-xx-su-chuyen-doi-tu-tung-lam-truyen-thong-den-
phat-hoc-vien.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-so-van-de-co-ban-trong-giao-duc-phat-giao.html


ngũ tăng sĩ có trình độ chuyên sâu về giáo lý.

Thứ ba, giáo dục tùng lâm ít chú trọng đến tri thức thế học và các ngành khoa
học hiện đại: Nội dung giáo dục trong tùng lâm chủ yếu tập trung vào kinh, luật,
luận và thực hành tu tập, trong khi các tri thức thế học hầu như không được đưa
vào chương trình đào tạo. Những kiến thức liên quan đến lịch sử, khoa học, xã
hội và tư tưởng hiện đại ít được quan tâm.

Trong bối cảnh xã hội Trung Quốc cận đại chịu ảnh hưởng mạnh mẽ của văn
minh phương Tây, sự thiếu hụt này khiến tăng sĩ gặp khó khăn trong việc tiếp
cận tư duy mới và tham gia đối thoại với xã hội đương thời.

Cuối cùng, do những hạn chế nội tại của mô hình giáo dục tùng lâm, Phật giáo
ngày càng có xu hướng tách rời đời sống xã hội hiện đại. Do thiếu hệ thống
đào tạo khoa học và thiếu sự phân cấp trình độ rõ ràng, tăng sĩ khó được trang
bị đầy đủ kiến thức và năng lực cần thiết để tham gia vào các lĩnh vực xã hội
mới như giáo dục, văn hóa và tư tưởng. Đồng thời, việc giáo dục tùng lâm ít chú
trọng đến tri thức thế học và các ngành khoa học hiện đại khiến tăng sĩ gặp
nhiều hạn chế trong việc tiếp cận và lý giải những vấn đề xã hội đang biến đổi
nhanh chóng trong thời kỳ cận đại.

Hệ quả là Phật giáo, thông qua đội ngũ tăng sĩ được đào tạo theo mô hình tùng
lâm truyền thống, dần bị thu hẹp vai trò trong đời sống xã hội. Phật giáo chủ
yếu tồn tại trong phạm vi tự viện và sinh hoạt tôn giáo nội bộ, trong khi ảnh
hưởng đối với tầng lớp trí thức và xã hội đô thị ngày càng suy giảm.

Trong bối cảnh xã hội Trung Quốc chịu tác động mạnh mẽ của quá trình hiện
đại hóa, sự tách rời này khiến Phật giáo gặp nhiều khó khăn trong việc thích
nghi và phát huy vai trò của mình trong xã hội mới.

Tài liệu tham khảo:

1. 1. Holmes Welch – Thích Thiện Chánh dịch (2023), Phong trào Phục hưng
Phật giáo Trung Quốc, Nxb Thuận Hoá.

2. 2. Kenneth Chen- Thích Thiện Chánh dịch (2023), Khảo sát lịch sử Phật
giáo Trung Quốc, NXB Thuận Hóa.

Tác giả: Nguyễn Thị Ngọc Liên (Thích nữ Quảng Vân)

Học viên Cao học K.IV - Học viện PGVN tại Huế

Trung Quốc giai đoạn cuối XIX đầu XX: Sự chuyển đổi từ Tùng lâm truyền thống đến Phật học viện
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/trung-quoc-giai-doan-cuoi-xix-dau-xx-su-chuyen-doi-tu-tung-lam-truyen-thong-den-
phat-hoc-vien.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tin-nguong-dan-gian-trong-doi-song-xa-hoi-hien-dai.html

