
Từ giáo lý Ngũ Uẩn (Khandha) đến học thuyết
con người (Puggala)

ISSN: 2734-9195   15:45 07/07/2025

Đạo Phật nhìn con người như một tổng hòa thân-tâm vận động trong từng sát-
na, không dừng nghỉ, không thực chất, nhưng đầy tiềm năng chuyển hóa. Ngũ
uẩn là bản đồ thân-tâm, giúp người tu nhìn thấy rõ nơi sinh khởi của chấp thủ,
nơi bám víu khổ đau phát xuất.

Dẫn nhập

Một câu hỏi mà mọi người luôn đặt ra rằng: “Tôi là ai?”, “Cái gì đang sống, đang
đau khổ, khi mạng chung cái thân này sẽ đi về đâu?”. Những nguyên lý của
logic tư tưởng ấy dù được đặt dưới dạng triết học, thần học hay tâm lý học, đều
phản ánh một tâm thế tìm cầu và lý giải của thực tại nhận thức.

Trong dòng chảy tư tưởng nhân loại, rất ít hệ thống triết lý giải thích thực tại đó
vừa thực tiễn và thấu triệt như Phật giáo. Đạo Phật với lối tư duy thoát ra những
kiến chấp đã phân tích, hệ thống hóa khái quát những cái tưởng chừng phức tạp
ấy thành những phạm trù, nhũng lĩnh vực có thể nắm bắt được đó gọi là; Xứ,
Uẩn, Giới - tức là 5 Uẩn, 12 Xứ, 18 Giới.

Đức Phật với cái nhìn siêu việt từ kinh nghiệm giác ngộ qua chính nơi tự thân,
đã không tìm kiếm một “ngã” bất biến nào ở sau hay bên trong con người.

Ngược lại, Ngài chỉ cho chúng sinh thấy cái gọi là “tôi” thực chất chỉ là sự kết
hợp của tổ hợp Ngũ uẩn (pañcakkhandhā) hay nói cách khác là sự kết hợp giữa
Danh và Sắc: sắc, thọ, tưởng, hành, thức những yếu tố luôn biến đổi, vô thường
và không có tự tính.

Từ giáo lý Ngũ Uẩn (Khandha) đến học thuyết con người (Puggala)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-giao-ly-ngu-uan-khandha-den-hoc-thuyet-con-nguoi-puggala.html



Hình minh họa (ảnh: Internet)

Chính từ việc chấp thủ vào các uẩn này như là “ngã” (attā) mà khổ đau phát
sinh. Theo đức Phật, muốn thoát khỏi khổ, con người cần phải quán chiếu đúng
đắn bản chất của Ngũ uẩn; thấy rõ sự sinh khởi, tan hoại và vô ngã của chúng
trong từng sát-na hiện hữu.

Tuy nhiên, khi phủ nhận một thực thể thường hằng mang tên “ngã”, Phật giáo
không rơi vào hư vô luận, cũng không hủy diệt kinh nghiệm về tính liên tục của
một “chủ thể đạo đức”.

Chính vì thế, giáo lý về “Puggala” tức “nhân cách” hay “chúng sinh” xuất hiện
như một phương tiện hữu hiệu để mô tả một dòng hiện hữu có tính liên tục, khả
năng chịu trách nhiệm đạo đức, tái sinh và tu chứng, nhưng vẫn không vi phạm
nguyên lý vô ngã.

Tư tưởng này tuy tiềm ẩn trong kinh tạng nguyên thủy, được khai triển rõ nét
hơn trong các bộ phái hậu kỳ như Thuyết Nhất Thiết Hữu Bộ, Độc Tử Bộ những
nơi tìm cách dung hợp giữa tính “vô ngã” với kinh nghiệm về dòng thức và
nghiệp báo mang tính cá thể.

Khái niệm “Puggala” xuất hiện không phải để phủ nhận Ngũ uẩn, mà chính là sự
biểu thị của một tiến trình tâm vật lý tương tục.

Trong cách nhìn ấy, “con người” không phải là một đơn vị bất biến, mà là một
dòng chảy tương tục theo nhân duyên, tạo thành “chúng sinh” như một thực
thể có chức năng và trách nhiệm đạo đức trong tiến trình luân hồi và giải thoát
của chính mình.

Từ giáo lý Ngũ Uẩn (Khandha) đến học thuyết con người (Puggala)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-giao-ly-ngu-uan-khandha-den-hoc-thuyet-con-nguoi-puggala.html



Bởi mỗi chúng sinh vì còn mê lầm, chấp thủ chưa thấy rõ, không hiểu rõ về bản
chất, sự vận hành của Ngũ uẩn sinh ra vọng tưởng sai lầm, làm nhân cho quả
khổ đau có mặt.

Giáo lý Ngũ Uẩn phân tích chú trọng về đối tượng con người và nhấn mạnh
phần tâm lý hơn vật lý.

Chương I: Ngũ Uẩn trong Phật giáo - Giải mã cấu
trúc thân tâm

1.1. Khái quát về Ngũ uẩn trong tư tưởng Phật giáo

Trong toàn bộ hệ thống tư tưởng Phật giáo, giáo lý Ngũ uẩn (Pañcakkhandhā)
giữ vị trí trung tâm như một chiếc chìa khóa giúp mở ra cánh cửa giải thoát khỏi
khổ đau. Thay vì tìm kiếm một bản thể bất biến, đức Phật phân tích con người
thành năm nhóm hiện tượng hợp thành: sắc (rūpa), thọ (vedanā), tưởng
(saññā), hành (saṅkhāra) và thức (viññāṇa). Đây là cấu trúc của toàn thể hiện
hữu mà con người đồng hóa với “tôi” hay “của tôi”, và chính sự đồng hóa này là
nguồn gốc sâu xa của khổ đau.

Tư tưởng ấy được đức Phật tuyên thuyết một cách rõ ràng trong bài kinh nổi
tiếng Vô Ngã Tướng (Anattalakkhaṇa Sutta) khi Ngài dạy: “Này các Tỳ-kheo, sắc
là vô ngã. Nếu sắc là ngã thì sắc không dẫn đến bệnh hoạn… Nhưng vì sắc là vô
ngã, nên sắc chịu sự biến hoại. Cũng vậy, thọ, tưởng, hành, thức là vô ngã” [6,
p. 870]. Theo quan điểm này, năm uẩn không phải là những thực thể độc lập
hay hằng hữu, mà chỉ là dòng hiện tượng luôn biến đổi trong tương duyên. Vốn
thể đã không có tự tính (svabhāva) và không thể xác lập một cái “tôi” thực hữu
trong bất kỳ uẩn nào. Đây chính là nền tảng để kiến lập một cái nhìn  đúng về
cái được gọi là thân Ngũ uẩn, vốn là vô ngã, một trong ba pháp ấn cốt lõi của
Phật giáo: “Ngũ uẩn là năm thành tố của thân-tâm, nhưng không có một thực
thể nào trong đó là ngã thể. Chúng hiện hữu nhờ vào duyên khởi, biến đổi
không ngừng, và tiêu diệt theo luật vô thường”. Không chỉ dừng lại ở phân tích
mặt lý thuyết, giáo lý Ngũ uẩn còn là cơ sở tu tập thực tiễn.

Trong quá trình hành thiền minh sát (vipassanā), hành giả được khuyến khích
quán sát từng uẩn trong ba phương diện: vô thường (anicca), khổ (dukkha) và
vô ngã (anattā). Chính sự quán chiếu trực tiếp, không qua khái niệm, vào tiến
trình thân-tâm này sẽ đưa đến xả ly, ly tham và chứng đạt giải thoát.

Từ giáo lý Ngũ Uẩn (Khandha) đến học thuyết con người (Puggala)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-giao-ly-ngu-uan-khandha-den-hoc-thuyet-con-nguoi-puggala.html



Hình minh họa (ảnh: Internet)

Tiếp cận từ một góc nhìn phương Tây, học giả người Đức Nyanaponika Thera đã
nhận định rằng: “Ngũ uẩn không phải là một cấu trúc học thuật trừu tượng, mà
là một bản đồ tâm lý thực tiễn, giúp hành giả đi sâu vào kinh nghiệm bản thân
và giải cấu trúc khái niệm về một cái ngã thường hằng” [ 11, p. 56]. Ngoài ra, K.
N. Jayatilleke, một triết gia Phật giáo Sri Lanka nổi tiếng, còn nhấn mạnh rằng:
“Giáo lý Ngũ uẩn cho thấy Phật giáo không phải là sự phủ nhận con người, mà
là một nỗ lực vượt khỏi những ảo tưởng về cái tôi. Đó là nền tảng cho đạo đức,
nhận thức và cả tâm lý học Phật giáo” [ 10, p. 288]. Trên cơ sở phân tích trên,
chúng ta thấy chính Ngũ uẩn là mô hình tri thức vừa mang tính biện chứng vừa
mang tính trực nghiệm, mở ra một hướng tiếp cận con người không dựa trên
bản thể học mà trên tiến trình học (process ontology). Con người không phải là
một thực thể được xác định từ đầu, mà là một dòng chảy hiện tượng đang diễn
ra, được tạo thành và thay đổi bởi các điều kiện, trong đó thân và tâm vận hành
không ngừng theo luật nhân duyên.

Khi nhận thức sâu sắc rằng không có uẩn nào là “tôi”, thì màn che của sự chấp
thủ đang trói buộc mình sẽ được gỡ xuống. Đó cũng chính là nền tảng này mở
ra con đường chuyển hóa nhân cách nơi khái niệm Puggala sẽ được phân tích
như một biểu hiện chức năng của dòng tâm lý đạo đức không có ngã thể, nhưng
vẫn có tính trách nhiệm và khả năng giác ngộ.

1.2. Tính chất và vai trò của từng uẩn

Từ giáo lý Ngũ Uẩn (Khandha) đến học thuyết con người (Puggala)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-giao-ly-ngu-uan-khandha-den-hoc-thuyet-con-nguoi-puggala.html



Hiểu về Ngũ uẩn không chỉ là tiếp cận một cấu trúc phân tích thân tâm, mà
chính là mở ra một con đường để trực diện với thực tại hiện hữu. Năm uẩn ấy:
sắc, thọ, tưởng, hành, thức không tồn tại biệt lập, mà đan xen, liên hệ, tương
duyên để hình thành cái gọi là “tôi”. Mỗi uẩn có một tính chất đặc thù, một vai
trò riêng biệt, và đồng thời đều là biểu hiện sinh diệt của pháp giới vô thường.

Sắc uẩn (Rùpa- khandha) là yếu tố vật chất bao gồm vật lý- sinh lý. Gồm có bốn
đại địa: đất- nước- gió- lửa, ngoài bốn sác đại này thì cũng còn co 24 sắc y đại
sinh nương bốn đại này mà có mặt. “Này Tỷ-kheo, phàm sắc gì, quá khứ, vị lai
hay hiện tại, nội hay ngoại, thô hay tế, liệt hay thắng, xa hay gần, như vậy là
sắc uẩn” [ 2, tr. 340]. Trong biển sinh tử mênh mông, sắc uẩn như một con
thuyền chở lấy thân mệnh trôi lăn trên sóng nước vô thường Sắc hình hài thân
thể, là biểu hiện dễ thấy nhất trong Ngũ uẩn. Thân này được cảm nhận qua xúc
giác, thị giác, thính giác; nhưng chẳng tự tồn tại một mình mà luôn nương gá
vào muôn duyên: “Này các Tỳ-kheo, có bốn loại thực phẩm làm duyên sinh cho
các hữu tình đã sinh và sẽ sinh: đoàn thực, xúc thực, tư niệm thực và thức thực”
[ 3, tr. 356]. Thân thể mong manh ấy chịu sự chi phối của tuổi tác, bệnh tật, khí
hậu, thời gian và nhiều điều kiện tương tác khác. Nhưng vì si mê, chúng sinh
thường lầm tưởng: “Đây là tôi, đây là của tôi, đây là tự ngã của tôi”. Đức Thế
Tôn đã khéo chỉ rõ: “Này các Tỳ-kheo, sắc là vô thường, sắc là khổ, sắc là vô
ngã” [ 4, tr. 30]. Sắc uẩn rồi cũng mục nát, tan rã như bè lau mục nát giữa dòng
ai với một trí tuệ không còn chấp thủ thấy rõ sắc uẩn thì tâm tham ái mới không
có mảy may cơ hội sinh khởi, chặt đứt sợi dây trói buộc sắc thân này.

Thọ uẩn (Vedanā- khandha) là cảm giác do sự tiếp xúc giữa các giác quan và
đối tượng mà sinh ra thọ. Thọ uẩn ví như những làn sóng lăn tăn trên mặt hồ
tâm thức, mỗi làn sóng đều được phủ kín bởi những cảm giác lạc thọ, khổ thọ
hay xả thọ. Đức Phật dạy: “Phàm cảm thọ gì, quá khứ, vị lai hay hiện tại, nội
hay ngoại, thô hay tế, liệt hay thắng, xa hay gần, như vậy là thọ uẩn” [ 2, tr.
340]. Cảm thọ như mũi tên bén nhọn chi phối mọi hành vi: và chính thọ uẩn này
nếu mà lạc thọ thì nó khiến ta đắm chìm, ưa thích và muốn lại gần sinh ra cảm
giác khoái lạc, cũng thế ngược lại thì ta lại muốn tránh xa, hắt hủi và tạo khe hở
cho trạng thái sân có mặt. Ta lao theo cái dễ chịu, trốn tránh điều khó chịu, và
lạc lối trong vùng trung tính. Đức Phật chỉ dạy: “Do duyên xúc nên có thọ; do
duyên thọ nên có ái” [ 1, tr. 533]. Chính ái khát vọng vướng mắc với cảm thọ trở
thành gốc rễ của trầm luân. Nhưng khi quán sát sâu sắc bản chất sinh diệt của
cảm thọ; vô thường, vô ngã, và hiện hữu có điều kiện, hành giả mở được cánh
cửa tỉnh thức, không còn bị cuốn trôi trong dòng phản ứng của tâm thức.

Tưởng uẩn (Saññā- khandha) là nhóm tri giác như ghi nhận đối tượng và có một
khả năng đầy kinh nghiệm khi sáu căn tiếp xúc với sáu trần, như nét cọ vẽ lên

Từ giáo lý Ngũ Uẩn (Khandha) đến học thuyết con người (Puggala)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-giao-ly-ngu-uan-khandha-den-hoc-thuyet-con-nguoi-puggala.html



bức tranh tri giác, giúp ta nhận diện thế giới: gọi đây là hoa, kia là thân nhân,
nọ là hiểm họa hay lạc thú. Nhưng tưởng không thuần tịnh, nó bị vấy màu bởi
ký ức, tập khí, định kiến từ vô lượng đời. Tri giác này bao gồm cả nhận thức thế
giới vật lý bên ngoài và một tri giác của sự có mặt của kinh nghiệm thông qua
ghi nhận của sáu giác quan. “Phàm tưởng gì, quá khứ, vị lai hay hiện tại… (như
trên)... xa hay gần, như vậy là tưởng uẩn” (sđđ). Đức Phật dạy: “Cái gì là tưởng?
Tưởng là nhận biết sắc xanh, sắc vàng, sắc trắng, sắc hồng, nhận biết đủ mọi
sắc tướng” [ 4, tr. 33]. Khi tưởng bị vô minh che phủ, nó dựng lên ảo ảnh méo
mó về thế giới, dẫn dắt chúng sinh vào vọng tưởng, tà kiến. Nhưng dưới ánh
sáng chính niệm, tưởng trở thành một pháp môn quán chiếu, giúp hành giả thấy
rõ: mọi nhận thức chỉ là duyên sinh giả lập, không có thực thể bất biến. vì tri
giác tồn tại cũng có điều kiện, cũng vô thường, rỗng không vì thế tri giác nếu
ghi nhận không chính xác thì tưởng đó là vọng tưởng.

Hành uẩn (Sankhāra- khandha) ở đây chúng ta hiểu là theo nghĩa là các hiện
tượng của tâm lý, đây như là nhân tạo nghiệp và hành có công năng dẫn đến
quả báo, một động lục thúc đẩy quá trình tái sinh, và hành thuộc về tâm sở.
hành uẩn cũng có sáu loại khác nhau do các giác quan tiếp xúc với các đối
tượng. “Có sáu tư thân này: sắc tư, thanh tư, hương tư, vị tư, xúc tư, pháp tư.
Này các Tỷ-kheo, đây gọi là hành” [ 4, tr. 114]. Hành ở đây chính là “Tư”- tựa
như dòng nước ngầm vi tế, vận hành sâu kín trong tâm thức. Đó là nơi nhen
nhóm mọi ý định, tạo tác các nghiệp thiện, bất thiện. Hành uẩn vận động không
ngơi nghỉ, dẫn dắt hữu tình qua muôn vạn kiếp sống. Đức Thế Tôn giảng giải:
“Cái gì là hành? Có ba loại hành: thân hành, khẩu hành và ý hành” [ 4, tr. 34].
Người tu cần tỉnh giác trong từng sát-na khởi tâm, nhận diện ngay từ mầm
mống vi tế của tư niệm, bởi chỉ khi thấy rõ hành động từ trong ý định, mới có
thể chuyển hóa nghiệp lực, phá tan mắt xích nhân quả luân hồi. Và hành uẩn
cũng hiện hữ nhờ vào các duyên nên cũng vô thường và luân chuyển không
ngừng.

Từ giáo lý Ngũ Uẩn (Khandha) đến học thuyết con người (Puggala)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-giao-ly-ngu-uan-khandha-den-hoc-thuyet-con-nguoi-puggala.html



Hình minh họa (ảnh: Internet)

Thức uẩn (Viññānakhandha) là khả năng rõ biết mọi sự vật hiện tượng, không
nhận ra đối tượng nhưng lại rõ biết đối tượng, như ngọn đèn thắp sáng các nhận
biết. Thức sinh khởi khi căn trần tiếp xúc, hình thành sáu loại: nhãn thức, nhĩ
thức, tỷ thức, thiệt thức, thân thức và ý thức. Nhưng thức không phải là thực thể
vĩnh hằng hay “ngã biết” đứng ngoài dòng vận động của duyên sinh. Đức Phật
dạy: “Do duyên danh sắc nên có thức; do duyên thức nên có danh sắc” [ 1, tr.
541]. Vậy thức là tổ hợp của bốn uẩn còn lại, vì các uẩn nương vào nhâu để
hiện hữu, không tồn tại độc lapaj hay tự chủ. Thức sinh diệt trong từng sát-na,
bị điều kiện bởi căn và trần, quán chiếu sâu sắc hành giả sẽ thấy rõ rằng ngay
cả cái ‘biết’ cũng là vô ngã, vô thường. Buông xả sự đồng hóa với thức, tâm trở
nên rỗng rang, tịch tịnh, mở lối cho trí tuệ bừng sáng giữa bầu trời chân không
vô nhiễm.

Tóm lại, năm uẩn ấy nếu xét riêng từng phần đều không có tự ngã, xét chung
lại càng không phải một thực thể thống nhất. Chúng giống như năm cây lau tựa
vào nhau, không cây nào là trụ ột thực sự, nhưng cả năm tạo nên ảo tưởng về
một cái tôi bền vững.

Việc quán sát từng uẩn là phương pháp phá vỡ chấp ngã không bằng lý luận,
mà bằng tuệ tri trực tiếp. Khi thấy rõ sắc là sắc, thọ là thọ, tưởng là tưởng…
không còn “ta” trong đó, hành giả bước vào quá trình ly tham, thanh lọc tâm ý
và tiến gần đến giải thoát. Vì năm uẩn là hai yếu tố cấu thành một conn người
với 2 phần Danh- sắc hay nói cách khác là thân vật lý và tâm lý.

Từ giáo lý Ngũ Uẩn (Khandha) đến học thuyết con người (Puggala)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-giao-ly-ngu-uan-khandha-den-hoc-thuyet-con-nguoi-puggala.html



Mỗi nhóm đều có các duyên để tồn tại đan xen nhau, mà đã nương nhau thì
không có cái gọi là “ngã”- cũng không phải là ngã thể. Chính các pháp của tiến
trình tâm vật lý đang vận hành. Bản chất của năm uẩn là một tổ hợp và cũng
chính là nền tảng để hành giả rèn luyện tuệ giác. Chừng nào còn lầm tưởng
rằng một trong năm uẩn ấy là “ta”, khổ đau còn trói buộc. Nhưng khi thấy đúng
như thật, thì chính năm uẩn ấy sẽ trở thành nền tảng cho tự do. Vì thế cần rõ
biết bản chất cũng như chức năng từng uẩn thì nguồn gốc khổ đau được diệt
trừ.

1.3. Ngũ uẩn và tiến trình tái sinh khổ đau

Khi chúng ta đề cập đến ngũ uẫn không phải để mổ xẻ hay tách lớp hay để hình
thành một hệ thống cao siêu nào về con người, vũ trụ. Mà để nhận rõ ra rằng
bản chất của con người vũ trụ cũng như quá trình chuyển hóa của vạn vật. Ngũ
uẩn không chỉ là cấu trúc hiện hữu của con người trong hiện tại, mà còn là chất
liệu cho toàn bộ tiến trình sinh tử, tái sinh và khổ đau kéo dài vô tận trong luân
hồi.

Trong cái nhìn của đức Phật, khổ (dukkha) không chỉ đơn thuần là sự bất toại,
đau đớn hay mất mát, mà chính là sự hiện hữu của một thân tâm bị chi phối bởi
vô minh, chấp thủ và sinh diệt không dừng. Ngũ uẩn tuy chỉ là pháp giả lập,
không có thực thể, lại chính là nơi chấp thủ bám víu sâu nhất. Và vì thế, Ngũ
uẩn vừa là biểu hiện của khổ đau, vừa là mắt xích then chốt của chuỗi luân hồi.

Ngay từ khi sinh ra, mỗi chúng sinh đã mang theo một tổ hợp mới của năm uẩn
được cấu thành từ các nghiệp quá khứ. Sự tái sinh không phải là một “tôi”
chuyển sang một thân xác mới, mà là dòng tương tục của Danh-Sắc, trong đó
năm uẩn sinh khởi một cách tương duyên, mang theo nghiệp lực đã tích lũy.
Quá trình ấy giống như ngọn lửa được truyền từ cây nến này sang cây nến khác:
không phải là một ngọn lửa cũ, nhưng cũng không phải hoàn toàn mới.

Ngũ uẩn đóng vai trò trung tâm trong lý duyên khởi, nền tảng nhận thức sự hiện
hữu không có ngã thể, nhưng lại vận hành theo nhân quả một cách chính xác.
Khi vô minh và ái dục hiện diện, năm uẩn bị chấp thủ, trở thành ngũ thủ uẩn,
tức năm uẩn bị ô nhiễm bởi dục vọng, bởi ý muốn sở hữu. Từ đó phát sinh chuỗi
12 nhân duyên với thủ, hữu và sinh dẫn đến lão tử, sầu, bi, khổ, ưu, não.

Trong Kinh Tạp A-hàm, Đức Phật chỉ rõ rằng: “Thế nào là khổ? Đó là năm thủ
uẩn: sắc thủ uẩn, thọ thủ uẩn, tưởng thủ uẩn, hành thủ uẩn, thức thủ uẩn.
Chúng là gốc rễ của sinh tử, là dây trói buộc chúng sinh vào cõi luân hồi” [ 5, tr.
151]. Vì chấp vào thọ nên phát sinh tham ái. Vì chấp vào tưởng nên sinh vọng

Từ giáo lý Ngũ Uẩn (Khandha) đến học thuyết con người (Puggala)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-giao-ly-ngu-uan-khandha-den-hoc-thuyet-con-nguoi-puggala.html



kiến. Vì hành là gốc của nghiệp nên dẫn đến tái sinh. Vì thức là dòng tương tục
nhận biết nên duy trì danh sắc. Năm uẩn cứ thế mà luân chuyển trong vòng
sinh tử, không có khởi thủy, cũng chưa có hồi kết.

Tư tưởng này được Walpola Rahula, một học giả Phật giáo danh tiếng người Sri
Lanka, trình bày một cách giản dị mà sâu sắc: “Tái sinh trong Phật giáo không
cần một linh hồn. Năm uẩn tạo thành một dòng chảy liên tục – nơi cái ‘tôi’ chỉ là
ảo tưởng, còn cái tiếp diễn là nghiệp và tâm. Chấp thủ vào Ngũ uẩn là nguyên
nhân của khổ; buông bỏ chúng là sự chấm dứt khổ” [ 12, p. 35]. Ngũ uẩn tự
thân của từng uẩn không phải là khổ, mà chính sự chấp thủ vào năm uẩn mới là
cội nguồn của khổ đau. Sắc không đáng ghét, thọ không xấu xa, hành không
nguy hại nhưng khi chúng bị ô nhiễm bởi vô minh và ái dục, khi người ta đồng
hóa chúng là “tôi”, “của tôi”, thì khổ liền phát sinh.

Vì vậy, gốc rễ của luân hồi không nằm ở bản thân hiện tượng, mà ở nơi tâm
vọng tưởng bị trói buộc.

Tư tưởng này được làm sáng tỏ thêm trong công trình của David J. Kalupahana,
một học giả Phật học phương Tây uy tín, người đã viết: “Ngũ uẩn không là gì
ngoài tiến trình kinh nghiệm hiện hữu. Nhưng chính khi tiến trình ấy bị bám víu,
nhận nhầm là ngã thể, thì khổ đau bắt đầu. Con đường giải thoát, do đó, chính
là tháo gỡ từng lớp chấp thủ vào mỗi uẩn, cho đến khi không còn gì có thể nắm
giữ” [8, p. 94]. Khi hành giả thực tập thiền quán, chất liệu chính niệm và tỉnh
giác được duy trì thì quán chiếu với một chính kiến rằng: thân thể không phải là
ta  chỉ là sắc; cảm giác chỉ là những gợn sóng trên mặt hồ tâm; tưởng là hình
ảnh chợt hiện; hành là những chuyển động của ý chí; và thức là khả năng nhận
biết vô ngã, không chủ thể.

Quán chiếu như vậy, hành giả dần nhận ra rằng: những gì từng được nhận là
“tôi” chỉ là hợp thể tạm bợ sinh khởi theo duyên, tan hoại theo duyên. Và chính
từ sự thấy biết ấy, người tu mở ra một bước chuyển lớn trong hành trình tâm
linh: Từ vô minh đến minh, từ thủ chấp đến buông xả, từ khổ đau đến giải thoát.
Ngũ uẩn thay vì là gông cùm trở thành pháp quán, là phương tiện giúp vượt
thoát vòng luân hồi sinh tử, bước vào bình an của Niết-bàn.

Chương II: Từ Ngũ uẩn đến học thuyết Puggala,
nhân cách và tiến trình cá nhân

2.1. Khái niệm Puggala trong Phật giáo nguyên thủy và
phái Độc Tử bộ

Từ giáo lý Ngũ Uẩn (Khandha) đến học thuyết con người (Puggala)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-giao-ly-ngu-uan-khandha-den-hoc-thuyet-con-nguoi-puggala.html



Tư tưởng vô ngã (anattā) là một trong những đặc điểm độc nhất vô nhị trong
triết học Phật giáo, thách thức không chỉ các quan niệm về linh hồn trong Ấn Độ
giáo, mà còn cả tư duy bản thể luận phổ biến ở các hệ thống triết học phương
Tây.

Chính trong bối cảnh này, khái niệm Puggala thường được dịch là “cá nhân”,
“chúng sinh”, hay “nhân cách” xuất hiện như một thuật ngữ vừa trung dung,
vừa khéo léo. “Puggala” không được hiểu như một bản thể có thật, nhưng cũng
không hoàn toàn bị phủ định như một ảo tưởng trống rỗng. Nó được sử dụng
như một khái niệm quy ước (paññatti) nhằm chỉ đến một dòng hiện hữu liên tục
trong tiến trình danh-sắc, có khả năng chịu trách nhiệm đạo đức, và cũng là chủ
thể tu chứng giải thoát.

Trong Tương Ưng Bộ Kinh, đức Phật không phủ nhận sự hiện diện của
“Puggala”, ngài thường nói đến “loài người này”, “người kia”, “chúng sinh ấy”,
như một hình thức quy ước để mô tả dòng tâm-thân đang vận hành. Nhưng
Ngài đồng thời cảnh báo, nếu chấp vào “người ấy” như một thực thể thật có, thì
sẽ rơi vào tà kiến, vì: “Ai thấy pháp là thấy Như Lai, ai thấy Như Lai là thấy
pháp”, mà pháp thì vốn vô ngã, vô thường, vô trụ. Vấn đề trở nên phức tạp hơn
khi bước vào các luận giải của các bộ phái Phật giáo hậu kỳ, đặc biệt là phái
Độc Tử bộ (Vatsīputrīya) một bộ phái nhỏ thuộc truyền thống Phật giáo nguyên
thủy, nổi bật bởi quan điểm khẳng định sự tồn tại của Puggala như một thực tại
có điều kiện.

Từ giáo lý Ngũ Uẩn (Khandha) đến học thuyết con người (Puggala)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-giao-ly-ngu-uan-khandha-den-hoc-thuyet-con-nguoi-puggala.html



Hình minh họa (ảnh: Internet)

Theo lập luận của phái này, mặc dù năm uẩn là vô thường, sinh diệt, nhưng cần
có một cái gì đó tồn tại để tích lũy nghiệp, chuyển tải quả báo và tu chứng đạo
quả. Cái đó không phải là ngã, cũng không đồng nhất với năm uẩn, mà là một
“Puggala” tồn tại như một thực thể phụ thuộc, không tự chủ, nhưng có tính liên
tục trong tiến trình nhân quả. Sự khẳng định ấy đã gây tranh luận dữ dội trong
các hội nghị bộ phái, đặc biệt là với các bộ như Thuyết Nhất Thiết Hữu Bộ hay
Kinh Lượng Bộ, vốn bác bỏ mọi khái niệm có thể dẫn đến chấp ngã.

Tuy nhiên, quan điểm của Độc Tử bộ không hoàn toàn rơi vào hữu ngã luận, mà
mang màu sắc thực dụng, nhằm bảo vệ khả năng chịu trách nhiệm đạo đức và
dòng liên tục đạo lộ trong tu tập.

Phân tích quan điểm này, Bhikkhu Katukurunde Ñāṇananda viết: “Khái niệm
Puggala không thể bị bác bỏ như một ảo tưởng, cũng không thể được tôn vinh
như một bản thể. Đó là một hình ảnh phản chiếu từ dòng năm uẩn một giả lập
cần thiết để duy trì ý niệm về đạo đức, về trách nhiệm, và về tự do trong lựa

Từ giáo lý Ngũ Uẩn (Khandha) đến học thuyết con người (Puggala)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-giao-ly-ngu-uan-khandha-den-hoc-thuyet-con-nguoi-puggala.html



chọn [ 7, p. 77]. Tư tưởng này cũng được học giả người Bỉ Étienne Lamotte phân
tích sâu trong nghiên cứu về lịch sử bộ phái Phật giáo. Ông cho rằng khái niệm
Puggala của Độc Tử bộ là một nỗ lực triết học nghiêm túc nhằm giải thích tính
liên tục trong đạo lộ, mà không vi phạm nguyên lý vô ngã.

Lamotte khẳng định: “Puggala, như được định nghĩa bởi Độc Tử bộ, là một ‘chủ
thể quy ước’, không độc lập với năm uẩn, nhưng cũng không đồng nhất với
chúng. Chính trong sự căng thẳng giữa đồng nhất và sai biệt ấy, học thuyết này
cố gắng duy trì đạo lộ cá nhân mà không rơi vào tà kiến” [9, p. 267]. Từ đó có
thể thấy, Puggala là một công cụ ngôn ngữ, một khái niệm giả định, được sử
dụng để nói về dòng tiếp nối của kinh nghiệm, của tâm thức, của nghiệp lực và
giác ngộ. Nó không phải là ngã, nhưng cũng không phải là phi pháp. Trong
phạm trù quy ước thế gian, Puggala có thể là “ta”, “người ấy”, “vị Thánh” hay
“người phàm”; nhưng trong chân đế, tất cả chỉ là sự tương duyên giữa sắc, thọ,
tưởng, hành, thức không có gì độc lập hay bất biến. Nắm bắt được tinh thần
này, hành giả tránh được hai cực đoan: chấp ngã và đoạn kiến. Họ vừa không
rơi vào chủ nghĩa cá nhân cố chấp, cũng không đánh mất khả năng trách nhiệm
đạo đức và khả năng tu tập chuyển hóa.

Puggala trong bối cảnh Phật học không phải là một “ai đó”, mà là cái đang vận
hành, đang tiến hóa, đang trải qua tiến trình sinh - diệt - tu - chứng. Hiểu như
vậy, hành giả mới có thể bước vào con đường vô ngã mà không mất đi tính
người trong đạo.

Ở đây chúng ta phải hiểu học thuyết này bằng tuệ giác, bởi vì đạo Phật khi nói
đến năm uẩn chính là tổ hợp không tách rời nhau, tồn tại nướng vào các duyên.

Phật giáo phân tích để chúng ta thấy tồn tại một cái được ta gọi là ngã-atta, thì
thực ra trong mỗi uẩn không được xem là một tự ngã, và khi chúng kết hợp là
cũng không được xem là có tự ngã.

Phật giáo không thừa nhận một thực tại siêu hình mà là một quá trình trải
nghiệm thông qua năm uẩn.

2.2. Các loại Puggala và tiêu chuẩn phân loại

Trong tiến trình tu chứng và giáo hóa của Phật giáo, khái niệm Puggala dù chỉ là
một giả lập quy ước (paññatti) vẫn giữ một vị trí vô cùng quan trọng. Bởi vì,
trong thế giới duyên khởi này, dù vắng mặt một ngã thể thực hữu, thì vẫn có
“chúng sinh” đang khổ đau, vẫn có “người học” đang bước trên đạo lộ, và vẫn
có những bậc Thánh giả đã vượt qua vòng sinh tử. Khái niệm Puggala, do đó,
được dùng như một cách biểu thị thực tại vận hành của con người trong sự liên

Từ giáo lý Ngũ Uẩn (Khandha) đến học thuyết con người (Puggala)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-giao-ly-ngu-uan-khandha-den-hoc-thuyet-con-nguoi-puggala.html



tục tâm-thân, vừa có mặt giữa đời thường, vừa hướng về giải thoát.

Đức Phật không phủ nhận khái niệm “người”, nhưng Ngài sử dụng từ đó trong
giới hạn của ngôn ngữ quy ước (sammuti-sacca) như một phương tiện thiện xảo
để giảng dạy.

Trong Kinh điển Nikāya, người ta có thể bắt gặp những cách phân loại “người”
(puggala) rất rõ ràng, phản ánh sự khác biệt về căn cơ, đạo hạnh và mức độ
tiến hóa tâm linh của từng cá nhân.

Những phân loại này vừa có tính sư phạm, giúp người học nhận biết vị trí của
mình trên đạo lộ, vừa có tính hướng dẫn, mở ra viễn cảnh giải thoát tùy theo nỗ
lực và trí tuệ cá nhân.

2.2.1. Phân loại Puggala theo tiến trình tu chứng Thánh đạo

Phân loại phổ biến nhất, có tính nền tảng trong toàn bộ hệ thống Phật giáo
Nguyên thủy, là chia Puggala thành 8 hạng Thánh nhân (ariya-puggala) theo
bốn cấp bậc Thánh quả, mỗi quả lại gồm hai giai đoạn: đang tu và đã chứng. Cụ
thể:

+ Dự lưu (sotāpanna) và người đang hướng đến dự lưu (sotāpatti-magga)

+ Nhất lai (sakadāgāmī) và người đang hướng đến nhất lai (sakadāgāmī-
magga)

+ Bất lai (anāgāmī) và người đang hướng đến bất lai (anāgāmī-magga)

+ A-la-hán (arahant) và người đang hướng đến A-la-hán (arahatta-magga)

Hệ thống này phản ánh một mô hình phát triển tâm linh liên tục, từ phàm sang
thánh thông qua quá trình hành thiền quán sát các uẩn.

Mỗi bậc Thánh không chỉ được định danh bằng khả năng đoạn trừ phiền não,
mà còn gắn liền với sự chuyển hóa sâu sắc về nhận thức, thái độ và hành vi. Từ
người còn nghi ngờ Tam bảo, còn chấp thân kiến, đến người không còn tái sinh
vào bất kỳ cõi nào con đường ấy chính là quá trình thanh lọc bản ngã một cách
triệt để qua từng giai đoạn tâm linh.

Phân loại này xuất hiện trong nhiều bản kinh quan trọng, như Kinh Tăng Chi Bộ,
Kinh Trung Bộ, và được xem là tiêu chuẩn căn bản nhất để xác định mức độ
đoạn tận phiền não của một Puggala.

Từ giáo lý Ngũ Uẩn (Khandha) đến học thuyết con người (Puggala)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-giao-ly-ngu-uan-khandha-den-hoc-thuyet-con-nguoi-puggala.html



Nó cũng chính là thước đo cho tiến trình giải thoát của cá nhân trong đạo Phật
không dựa trên đẳng cấp, tuổi tác, hay địa vị, mà dựa trên mức độ diệt trừ
tham, sân, si.

2.2.2. Phân loại Puggala theo khuynh hướng hành trì

Bên cạnh tiêu chí về quả vị, kinh điển cũng phân loại Puggala dựa trên khuynh
hướng căn cơ và hành trì, từ đó Đức Phật khai mở bốn con đường tu tập phù hợp
với từng loại người:

+ Người thiên về tín tâm (saddhā-puggala)

+ Người thiên về trí tuệ (paññā-puggala)

+ Người thiên về định lực (samādhi-puggala)

+ Người thiên về tinh tấn (viriya-puggala)

Mỗi loại Puggala có cấu trúc tâm lý khác nhau, nên con đường tu tập cũng khác
biệt. Với người tín mạnh, việc nương tựa Tam bảo và hành trì theo niềm tin sẽ là
cánh cửa mở vào đạo. Với người thiên về trí, cần thiền quán minh sát để xuyên
thấu vô ngã. Người có định sâu cần thiền chỉ để an trú tâm. Người tinh tấn có
thể vận dụng ý chí như ngọn lửa đốt cháy phiền não. Việc nhận biết loại người
mà mình thuộc về là yếu tố quan trọng trong việc tùy duyên phương tiện một
tinh thần xuyên suốt trong hệ thống giáo lý và hành trì Phật giáo. Điều này còn
giúp người tu không bị áp đặt theo một mô hình cứng nhắc, mà biết vận dụng
khéo léo tùy theo căn tính, từ đó đi đúng hướng, không lạc đạo.

2.2.3. Phân loại Puggala theo đạo đức và tri kiến

Một phân loại khác cũng xuất hiện nhiều trong Tăng Chi Bộ Kinh là chia Puggala
thành bốn hạng người:

+ Người đi từ tối vào tối (từ vô minh vào ác nghiệp)

+ Người đi từ tối ra sáng (vượt khỏi vô minh nhờ tu tập)

+ Người đi từ sáng vào tối (sống thiện nhưng sa đọa vì tham dục)

+ Người đi từ sáng đến sáng (sống thiện, giữ giới, tinh tấn không thối chuyển).

Phân loại này đặc biệt mang tính đạo đức và nhân quả, giúp người tu không chủ
quan vào hiện tại mà luôn tỉnh giác về hướng đi trong từng hành vi. Nó cho

Từ giáo lý Ngũ Uẩn (Khandha) đến học thuyết con người (Puggala)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-giao-ly-ngu-uan-khandha-den-hoc-thuyet-con-nguoi-puggala.html



thấy: con người không cố định, mà chuyển hóa tùy theo cách sống, cách nghĩ
và lựa chọn hành vi trong từng khoảnh khắc. Dù ở đâu, thuộc loại nào, người tu
vẫn có thể chuyển hóa, bởi bản chất của Puggala trong Phật giáo không phải là
định mệnh bất biến, mà là một tiến trình đang vận hành có thể bị nhiễm ô,
nhưng cũng có thể được tịnh hóa.

Tóm lại, phân loại Puggala trong Phật giáo không nhằm mục đích phân chia giai
cấp hay áp đặt bản chất cố định cho con người, mà nhằm nhận diện sự khác
biệt trong nghiệp lực, căn tính và tiến trình chuyển hóa. Đó là cái nhìn thực tiễn,
vừa đầy từ bi, vừa sắc bén về hành trình tâm linh của mỗi cá thể như những
dòng sông khác nhau, nhưng đều có thể hướng về biển lớn của Niết-bàn.

2.3. Từ tiến trình Ngũ uẩn đến con đường chuyển hóa
nhân cách

Hình minh họa (ảnh: Internet)

Trong cái nhìn của Phật giáo, con người không được xác lập bằng bản thể, mà
bởi tiến trình một dòng vận hành phức hợp của thân, thọ, tưởng, hành và thức.
Cái gọi là tôi nếu được xem như một thực thể độc lập chỉ là ảo tưởng được cấu
trúc bởi vô minh và thủ chấp. Khi ánh sáng chính trí soi chiếu vào năm uẩn,
hành giả bắt đầu thấy được: mình không hiện hữu như một khối nguyên vẹn,
mà như một dòng pháp đang vận hành trong tính duyên sinh và vô ngã.

Chính từ nơi ấy, con đường chuyển hóa nhân cách được mở ra không bằng cách
dựng lại một cái tôi tốt hơn, mà bằng cách tháo gỡ chính sự chấp ngã từ gốc rễ.

2.3.1. Từ giả lập “Puggala” đến cái nhìn vô ngã về nhân cách

Từ giáo lý Ngũ Uẩn (Khandha) đến học thuyết con người (Puggala)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-giao-ly-ngu-uan-khandha-den-hoc-thuyet-con-nguoi-puggala.html



Khái niệm Puggala được sử dụng trong kinh tạng như một hình thức ngôn ngữ
quy ước, nhằm chỉ định một “người” đang hiện hữu trong thế giới, có khả năng
tạo nghiệp, tu học và chứng ngộ. Tuy nhiên, khác với khái niệm “ngã” trong
triết học bản thể, Puggala không mang nghĩa của một thực thể cố định, mà là
sự biểu hiện của một dòng biến đổi, trong đó năm uẩn là nội dung vận hành, và
nghiệp là động lực dẫn hướng. Chính vì vậy, trong quá trình tu tập, hành giả
không hủy diệt Puggala, cũng không đồng hóa với nó. Thay vào đó, họ thấy
Puggala như một phương tiện giả danh, như một “chiếc bè để qua sông”. Khi đã
thấy rõ năm uẩn là vô thường, khổ và vô ngã, thì cái nhìn về chính mình cũng
chuyển hóa. Không còn một cái tôi để xây dựng, bảo vệ hay tô vẽ; chỉ còn một
dòng nhân cách đang tịnh hóa dần qua từng hành vi, từng sát-na tỉnh thức.

Sự chuyển hóa nhân cách trong đạo Phật không xảy ra bằng con đường lý tưởng
hóa bản thân, mà bằng việc nhìn thẳng vào thực tại. Nhìn thấy sự sân giận như
một pháp sinh-diệt, thấy dục vọng như một bóng mây đi ngang tâm, thấy vô
minh như một màn sương có thể tan khi ánh sáng của chính kiến chiếu vào. Và
như thế, từng phần ngã tưởng được tháo gỡ, từng phiền não được rửa sạch
không phải bằng nỗ lực triệt tiêu, mà bằng năng lực quán chiếu.

2.3.2. Chuyển hóa nhân cách là sự tái định nghĩa chính mình
bằng tuệ giác

Nếu tâm lý học phương Tây cố gắng dựng nên một cái tôi khỏe mạnh, thì Phật
giáo dẫn người hành giả đi qua cái tôi để đến với cái không không phải hư vô,
mà là nền tảng của tự do tuyệt đối. Nhân cách theo Phật giáo là một dòng
tương tục của hành vi, của thái độ, của tri kiến và từ đó, có thể định hình lại
không phải từ ngoài vào, mà từ cái thấy như thật bên trong.

Từ sắc thân, hành giả học cách buông bỏ những đồng hóa với hình hài, tuổi tác,
vẻ đẹp hay bệnh tật. Từ cảm thọ, hành giả thấy rõ những phản ứng cảm xúc
không phải là chính mình, và tập từ bỏ những lối phản ứng bản năng.

Từ tưởng, hành giả nhận ra các định danh, phán đoán chỉ là tàn tích của quá
khứ, không nhất thiết phải tin tưởng. Từ hành, hành giả đối diện với ý chí, tập
khí và học cách chuyển hóa chúng.

Từ thức, hành giả nhìn lại toàn bộ tiến trình nhận biết và bắt đầu buông xả chủ
thể hóa tri giác. Toàn bộ tiến trình ấy, khi được dẫn dắt bởi giới, định và tuệ tạo
nên một sự lột xác, không bằng hành vi bên ngoài, mà từ nội tâm được làm mới
từng ngày. Đây không phải là sự đổi mới mang tính đạo đức xã hội đơn thuần,
mà là chuyển hóa căn cơ nơi cái tôi không còn là trung tâm, mà chính pháp là

Từ giáo lý Ngũ Uẩn (Khandha) đến học thuyết con người (Puggala)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-giao-ly-ngu-uan-khandha-den-hoc-thuyet-con-nguoi-puggala.html



trung tâm.

Khi hành giả sống như pháp, hành xử như pháp, và thở như pháp, thì nhân cách
cũng trở thành hiện thân của đạo lộ không còn giới hạn trong cá nhân, mà là
biểu hiện của sự giác tỉnh.

2.3.3. Sự hình thành nhân cách vô ngã đích đến của con đường
Phật học

Khác với những nền triết học chú trọng kiến tạo nhân cách cá nhân như một lý
tưởng tự lập, đạo Phật đề xuất một mô hình vượt qua mọi hình ảnh hóa về cá
tính để bước vào một miền tâm linh tĩnh lặng nơi nhân cách không còn là "cái gì
đó", mà là "không gì cả". Ở đây, Puggala vốn được xem như sự khẳng định một
cá thể đang hiện hữu được chuyển hóa thành một biểu hiện của vô ngã.

Chính vì không có cái tôi cố định, nên Puggala có thể phát triển. Không bị đóng
khung, nên có khả năng chuyển mình. Không mang tính bất biến, nên luôn mở
ra cơ hội tái sinh về mặt đạo đức và trí tuệ trong từng phút giây hiện tại.

Tại nơi đó, nhân cách không còn là “của tôi”, mà là pháp đang hiển lộ. Người đã
đoạn tận lậu hoặc vẫn sống giữa đời cũng có thân thể, cảm xúc, tri giác, ý chí,
và nhận biết nhưng các yếu tố ấy không còn bị thao túng bởi ngã chấp.

Họ sống như dòng nước chảy qua tay, như mây trắng ngang trời, không bám,
không giữ, không dính mắc, mà cũng không rơi vào thờ ơ, đoạn diệt.

Mối liên hệ giữa Ngũ uẩn và Puggala không phải là một vấn đề lý luận triết học,
mà là một chân dung sống động của tiến trình tâm linh.

Từ chỗ phân tích con người như pháp, đến việc vận dụng khái niệm nhân cách
như phương tiện giáo dục, rồi từ đó chuyển hóa thân - khẩu-ý nghiệp thành
những nhân tố làm nền tảng cho sự tái sinh. Phật giáo mở ra một cái nhìn tường
tận và đầy thuyết phục mang tính khoa học rằng không những chỉ giải thích con
người, mà chuyển hóa chính con người ấy từ gốc rễ. Đây là nhân cách vô ngã,
nhân cách giải thoát, nhân cách không cần được công nhận nhưng luôn hiện
diện trong sự bình thản, từ bi và thấu suốt. 

Kết luận

Từ những phân tích về giáo lý Ngũ uẩn và học thuyết Puggala trong Phật giáo,
một điều trở nên ngày càng sáng rõ: con người không được định nghĩa bởi một
bản ngã cố định, mà là một tiến trình đang chuyển hóa, một dòng hiện hữu

Từ giáo lý Ngũ Uẩn (Khandha) đến học thuyết con người (Puggala)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-giao-ly-ngu-uan-khandha-den-hoc-thuyet-con-nguoi-puggala.html



đang vận hành theo luật nhân duyên và tùy thuộc vào tuệ giác mà dẫn đến khổ
đau hay giải thoát. Phật giáo không phủ nhận con người, cũng không thần
thánh hóa bản thể con người. Trái lại, đạo Phật nhìn con người như một tổng
hòa thân-tâm vận động trong từng sát-na, không dừng nghỉ, không thực chất,
nhưng đầy tiềm năng chuyển hóa.

Ngũ uẩn là bản đồ thân-tâm, giúp người tu nhìn thấy rõ nơi sinh khởi của chấp
thủ, nơi bám víu khổ đau phát xuất. Nhưng nếu dừng lại ở phân tích, hành giả
có thể rơi vào cái bẫy của trí năng: chỉ hiểu con người là hợp thể vô thường mà
không thấy được đạo lộ sống động đang vận hành trong từng chuyển động của
thân, từng rung động của tâm.

Học thuyết Puggala dù chỉ là một phạm trù quy ước xuất hiện như một nhịp cầu
nối giữa phân tích lý thuyết và đời sống thực hành, cho phép ta nói về cá nhân,
nói về trách nhiệm đạo đức, nói về khả năng giác ngộ, nhưng không rơi vào bản
thể luận.

Trong sự tương tác ấy, Puggala không còn là trung tâm tự ngã, mà là một khả
tính mở ra trong dòng vận động của năm uẩn. Và cũng từ đó, sự chuyển hóa
nhân cách trong Phật giáo không phải là kiến tạo một “cái tôi tốt đẹp hơn”, mà
là quá trình tháo gỡ chính ảo tưởng về cái tôi để rồi từ nơi ấy, trí tuệ và từ bi tự
nhiên sinh khởi, như hoa sen mọc lên từ bùn mà không nhiễm bùn.

Điểm độc đáo của Phật giáo là ở chỗ: càng hiểu sâu về vô ngã, càng trở nên có
trách nhiệm với hành vi, lời nói, và tâm ý của mình.

Vì không có “tôi” bất biến để biện hộ, nên tất cả những gì ta làm đều là sự chọn
lựa, đều có hậu quả, và đều có thể được chuyển hóa.

Chính cái nhìn vô ngã ấy làm cho nhân cách Phật giáo trở thành nhân cách khai
phóng không bị định danh, không bị giới hạn, luôn vận động theo hướng giải
thoát, từ một kẻ phàm đầy phiền não thành một bậc Thánh sống giữa đời mà
tâm không dao động.

Tác giả: Lê Thị Xuẫn (Thích nữ Thiên Tánh) - Học viên Thạc sĩ K. IV, chuyên
ngành Triết học Phật giáo, Học viện Phật giáo Việt Nam tại Huế.

Tài liệu tham khảo:  

Tài liệu tiếng Việt:

[1] Thích Minh Châu (dịch), (2000), Trung Bộ Kinh, tập I, NXB Tôn Giáo, Hà Nội.

Từ giáo lý Ngũ Uẩn (Khandha) đến học thuyết con người (Puggala)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-giao-ly-ngu-uan-khandha-den-hoc-thuyet-con-nguoi-puggala.html



[2] Hòa Thượng Thích Minh Châu (dịch), (2012), Trung Bộ Kinh, tập II, NXB Tôn
Giáo, Hà Nội.

[3] Thích Minh Châu (dịch), (2000), Tương Ưng Bộ Kinh, tập II, NXB Tôn Giáo, Hà
Nội.

[4] Thích Minh Châu (dịch), (2000), Tương Ưng Bộ Kinh, tập III, NXB Tôn Giáo,
Hà Nội.

[5] Thích Tuệ Sỹ (dịch), (2009), Kinh Tạp A-hàm – Hợp tuyển, Nxb Phương Đông,
Tp.HCM.

Tài liệu tiếng Anh:

[1] Bhikkhu Bodhi, (2000), The Connected Discourses of the Buddha, vol. II,
Wisdom Publications, BostoN.

[2] Bhikkhu Katukurunde Ñāṇananda, (1971), Concept and Reality in Early
Buddhist Thought, Buddhist Publication Society, KandK.

[3] David J. KaluKalupaha (1975), Causality: The Central Philosophy of
Buddhism, University of Hawaii PresP.

[4] Étienne LamoRahul (1988), History of Indian Buddhism, Université
Catholique de Louvain, Louvain-la-NeuKi.

[5] K. N. Jayatilleke, (1963), Early Buddhist Theory of Knowledge, George Allen
& Unwin, London.

[6] Nyanaponika Thera, (1962), The Heart of Buddhist Meditation, Rider &
Company, LoHear.

[7] Walpola Rahulth (1974), What the Buddha Taught, Grove Press, NeBoston.

Từ giáo lý Ngũ Uẩn (Khandha) đến học thuyết con người (Puggala)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-giao-ly-ngu-uan-khandha-den-hoc-thuyet-con-nguoi-puggala.html


