
Tu tập liệu có cần thiết?
ISSN: 2734-9195   21:23 10/07/2023

Con người chắc chắn không thể thay đổi nghiệp quá khứ, nhưng có
thể cải đổi tương lai. Nên khi vẫn còn đang may mắn sống giữa một
xã hội lành thiện, bao quanh bởi các duyên tốt của chính pháp, mỗi
ngày, mỗi một phút giây đều hướng Phật

Tác giả: Thích nữ Thuần Chiếu Cao học ngành Religious Studies - Đại học
Missouri State University, Springfield, Missouri

Vào năm 1971, 24 sinh viên trường đại học Standford (1 trong 8 trường Ivy
League top đầu nước Mỹ) tham gia vào một thí nghiệm do nhà nghiên cứu
Phillip G.Zimbardo tiến hành để kiểm tra sức mạnh tiềm thức của con người[1].
Các sinh viên được chia thành hai nhóm đóng hai vai: quản ngục và tù nhân.

Ban đầu thí nghiệm dự kiến thực hiện trong 2 tuần, nhưng khi các sinh viên gặp
phải các vấn đề tâm lí bất ổn, thí nghiệm buộc phải dừng lại sau 6 ngày.
Nguyên nhân là những sinh viên tham gia thí nghiệm đều là những sin viên xuất
sắc và hiền lành, nhưng khi được mặc những bộ đồ “đúng vai” và sống trong
những không gian được ấn định, các “sinh viên cai ngục” dần dần trở nên hung
hãn, tàn bạo, trong khi các “sinh viên tù nhân” thì bỗng chốc trầm cảm, suy sụp
tinh thần. “Chúng tôi muốn thấy những tác động tâm lý được thiết lập một nhà
tù mô phỏng, để thấy những tác động đến hành vi của tất cả mọi đối tượng
trong phạm vi của nó”- Zimbardo nói. Nghiên cứu này cho rằng con người có
thể vô thức tiếp nhận các vai trò và ý niệm rằng động lực cho cái ác là những
điều bình thường.

Cũng vậy, nếu nhìn nhận về nạn diệt chủng của Đức quốc xã, tại sao việc thảm
sát 6 triệu người Do Thái lại dễ dàng và lại xảy ra tại nước Đức? Lẽ nào là vì dân
tộc Đức là tộc người tàn ác nhất thế giới?

Trong cuốn tự truyện Mein Kampf, Adoft Hitler đã tự hào với tài hùng biện của
mình là một thành công, rằng: “One thing all the champions with ink-stained
fingers and fools of today should take to heart is that the great upheavals in

Tu tập liệu có cần thiết?
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tap-lieu-co-can-thiet.html



this world have never been guided by a pen... Since the beginning of time, the
force that started the great religious and political landslides of history has been
the magic power of the spoken word alone. The great masses of a people yield
only to the force of speech. …Only the possessor of passion can give the words
that will open the gates to a people’s heart like a hammer...” [2] Tạm dịch là:
Một điều mà mọi nhà vô địch với ngón tay vấy mực và những kẻ ngu ngốc ngày
nay nên nhớ là những biến động lớn trên thế giới này chưa bao giờ đi ra từ một
cây bút... những trận lở đất chính trị của lịch sử chính từ là từ sức mạnh kỳ diệu
của lời nói mà thôi. Đại chúng chỉ khuất phục trước sức mạnh của lời nói. …Chỉ
người sở hữu niềm đam mê mới có thể dùng lời nói để mở ra cánh cổng vào trái
tim con người như một cái búa….

Tap Chi Nghien Cuu Phat Hoc Tu Tap Lieu Co Can Thiet 1

Trong hơn 5.000 bài phát biểu có sức thuyết phục, bậc thầy hùng biện nhất mọi
thời đại này đã hào hùng tuyên bố với những thính giả của mình rằng đế chế
Đức sẽ ngự trị trong một ngàn năm và khiến họ phục tùng chế độ phát xít như
những kẻ ám muội. Khi mặc vào bộ quân phục và được cho là anh hùng dân
tộc, kết hợp nghe những bài hùng biện thôi thúc đầy mê hoặc, các quân dân
Đức, cùng tâm lý đám đông, mặc nhiên trở thành con rối, tuân lệnh của Hitler
thảm sát hàng vạn người Do Thái mà không hề mảy may thương xót.

Trên đây là hai ví dụ điển hình của một dạng tâm lý con người mang tên “power
of situation”- sức mạnh của hoàn cảnh, được đề cập trong cuốn Bạn không
thông minh lắm đâu (You are not so smart)[3] của David McRaney, nói về sức
mạnh của tiềm thức con người. Con người thông thường nghĩ rằng mình dùng
suy nghĩ ý thức để quyết định và xử lý các công việc hàng ngày, nhưng thật
chất tiềm thức- phần não vô thức lại chi phối hầu hết mọi hoạt động tư duy cả
đêm lẫn ngày. Qua hai ví dụ trên, khi được đặt vào những hoàn cảnh đặc biệt
để hành động độc ác, trái hẳn với bản tính hiền lành thông thường, con người
hẳn không còn dám chắc chắn vào “bản chất tốt lành” của mình nữa.

Về cơ bản, con người là giống loài sống theo bầy đàn. Tâm lý đám đông được di
truyền từ kết cấu xã hội bộ lạc, ăn lông ở lỗ từ tiền sử, nên vẫn ảnh hưởng và
chi phối con người trong các bộ phận xã hội, tùy theo đặc trưng văn hóa từng
vùng, quốc gia. Hiện tại đa số chúng ta đang sống trong một xã hội văn minh
và có ý thức. Chúng ta không hại ai, đánh ai, chửi bởi ai nên mình là một người
công dân tốt, thậm chí là một phật tử tốt. Có chắc chắn? Câu trả lời hoàn chỉnh
nên đến từ hai vế:

Tôi là một người tốt, nếu được đặt trong trường hợp có điều kiện và môi trường
thuận lợi để phát triển và thể hiện những phẩm chất tích cực của bản thân. Tuy

Tu tập liệu có cần thiết?
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tap-lieu-co-can-thiet.html



nhiên, môi trường và tình huống có thể ảnh hưởng đáng kể đến hành vi và hành
động của con người. Đôi khi, một người có thể đối mặt với những tình huống
khó khăn, áp lực, hoặc cám dỗ mà có thể khiến họ lạc lối hoặc thay đổi hành vi.
Do đó, đánh giá một người là tốt hay không không thể chỉ dựa trên lời nói mà
cần xem xét bối cảnh và tình huống cụ thể mà họ đang đối mặt.

Bình yên trong hoàn cảnh thuận lợi không đồng thời với đạo đức trong cấp bách
và khó khăn. Khi gặp sư tử, một người tự động sẽ nhảy lên cây để tránh nạn.
Câu hỏi đặt ra là: Bạn có dám cứu mẹ mình ở bên dưới và để cho sư tử ăn thịt
mình không? Hành động bản năng sinh tồn hay lương tâm, ý thức? Sức mạnh
của hoàn cảnh dường như phá hủy mọi lề thói của tư duy và đạo đức. Lúc này,
thứ chi phối hành động của con người chỉ là tiềm thức, là bản năng.

Trong Thắng Pháp Tập Yếu luận, hình ảnh một người ngủ dưới gốc xoài bị thức
giấc do một quả xoài rụng dùng để ví cho sự xúc chạm 6 trần lên 6 căn tác
động vào phần tâm hữu phần Bhavanga qua các giai đoạn sát-na tích tắc của
dòng tâm[4]. Ngay khi tiếp cảnh, một loạt các tâm: tâm tiếp tiếp thọ, suy đạc,
xác định… sinh lên liên tục, tốc hành tâm Javana rung 7 lần rồi quay lại dòng
hữu phần Bhavanga ban đầu liên tục chảy dù con người đang ngủ. Dòng
Bhavanga này chính là tàng thức, mang các dấu ấn của hạt giống nghiệp mà
Duy thức gọi là Alaya, để quyết định cho kiếp tái sinh tiếp theo, và rõ rệt nhất
vẫn là thông qua ý nghiệp. Trong Nghiệp và quả của Nghiệp[5], Hòa thượng Hộ
Pháp nêu ra phân loại nghiệp, cho thấy nghiệp thường-hành và nghiệp cận tử
quyết định cho tâm tử tái sinh mạnh nhất. Nhưng trong trường hợp hoàng hậu
Malika, vào lúc lâm chung nhớ lại tâm tham dục phát sinh ngày trước khi con
chó cái liếm vào âm hộ, bà sinh tâm hối hận rồi lập tức bị sinh vào địa ngục 7
ngày. Đây chính là một ví dụ cho tính chất bất định của nghiệp nhân-quả[6], khi
một duyên quá khứ từ tàng thức khởi lên bất chợt vào lúc cận tử thì quả và cõi
tái sinh hoàn toàn không thể đoán định.

Chúng ta không thể đơn giản dựa vào những hành nghiệp hàng ngày để cho
rằng giữ gìn cấm giới thô thiển (5 giới, 10 giới) đủ đảm bảo an toàn cho một
kiếp tái sinh vị lai.

Kinh Tương Ưng, đức Phật dùng một ít đất trên đầu móng tay để nói với các Tỷ-
kheo: chúng sinh được tái sinh làm người ít như trên đầu móng tay ta, còn
những chúng sinh phải tái sinh về ác thú, đọa xứ thì nhiều như đất trên địa cầu
[7].

Hành giả, một khi chưa chứng thánh đạo tuệ, không thể nào biết được nghiệp
của mình trong quá khứ và cách hiện hành, trổ quả của các quả nghiệp này thời
vị lai. Tâm chứa đựng những hạt giống chủng tử cả thiện và bất thiện từ nhiều

Tu tập liệu có cần thiết?
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tap-lieu-co-can-thiet.html



kiếp, âm thầm ngủ ngầm (anusaya) và chỉ đợi đủ điều kiện (duyên) để phát
khởi. Hiểu được sức mạnh của hoàn cảnh với khả năng thúc giục tâm ác của con
người, điều duy nhất mà một phật tử có thể làm là liên tục trau dồi phước thiện
và hồi hướng cho thiện pháp mình đã làm được sẽ là nhân để tiếp tục gặp
duyên tốt, quả tốt, liên tục hướng về nẻo giải thoát. Đó chính là pháp như lý tác
ý Phật dạy các Tỳ kheo để ngăn ngừa cho cả hai loại lậu hoặc chưa sinh và đã
sinh, hầu tạo ra chuỗi nhân-duyên-quả tốt liên tục:

“Này các Tỷ-kheo, và thế nào là các pháp cần phải tác ý mà vị ấy không tác ý?
Này các Tỷ-kheo, nghĩa là các pháp do vị ấy tác ý mà dục lậu chưa sinh không
sinh khởi, hay dục lậu đã sinh được trừ diệt, hay hữu lậu chưa sinh không sinh
khởi, hay hữu lậu đã sinh được trừ diệt, hay vô minh lậu chưa sinh không sinh
khởi, hay vô minh lậu đã sinh được trừ diệt. Những pháp ấy là những pháp cần
phải tác ý mà các vị ấy không tác ý. Do vị ấy tác ý các pháp không nên tác ý,
do vị ấy không tác ý các pháp cần phải tác ý, nên các lậu hoặc chưa sinh được
sinh khởi, và các lậu hoặc đã sinh được tăng trưởng”[8]

Ví như thân cây bị gió ngả đổ nghiêng một bên, khi bị chặt sẽ đổ xuống theo
hướng nghiêng trước đó, phước thiện liên tục vun bồi tạo thành thường nghiệp
và “đà” cho nghiệp thiện lấn át và vượt trội hơn các nhân ác trong tàng thức.
Như bài kinh Tương quan Phước tội trong tập kinh Na Tiên Tỳ kheo có ghi:

“…Một viên đá dù bé như hạt tiêu nó vẫn bị chìm xuống nước. Tương tự vậy, có
người làm việc ác, dù chỉ một lần, như giết sinh mạng loài hữu tình; thì ác
nghiệp ấy có sức nặng đưa chúng sinh đầu thai vào các cảnh giới đau khổ như
địa ngục, ngạ quỉ, súc sinh, a-tu-la. Vài trăm viên đá lớn mà không chìm là nhờ
có ghe lớn chở. Cũng giống thế, một người làm việc ác trọn đời nhưng nhờ
tưởng nghĩ đến ân đức của Phật, tâm người ấy trú vững chắc và hoan hỉ ở trong
ân đức ấy; nhờ vậy, chính nhờ thiện tâm nâng đỡ - như chiếc ghe lớn - người ấy
được sinh thiên cũng là điều hiển nhiên thôi”[9].

Tôn giáo nói chung luôn khuyên người làm lành lánh dữ, tuy vậy đặc trưng tối
thượng của Phật giáo khiến nó không được xem là một tôn giáo[10] bởi trung
tâm giáo lý và cốt lõi tư tưởng hướng vào giải thoát tự tâm và ý căn, thứ chính
yếu đưa con người luân hồi các cõi và là chủ nhân của mọi sai quấy giữa cuộc
đời. Câu kệ Pháp Cú bao hàm con đường Giới - Định - Tuệ của Phật giáo:

Không làm các điều ác

Thành tựu mọi việc lành

Giữ tâm ý sạch trong

Tu tập liệu có cần thiết?
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tap-lieu-co-can-thiet.html



Đó chính lời Phật dạy (Kinh Pháp Cú. 183)

Tại đây, “giữ tâm ý sạch trong” chính là cốt lõi thâu tóm toàn bộ mấu chốt tam
tạng kinh điển và Pháp hành Phật giáo khiến đức Phật trở thành vĩ nhân vô tiền
khoáng hậu. Giữ tâm ý sạch trong tương đương với Tuệ trong đạo lộ giải thoát.
Vậy giữ tâm ý sạch trong thế nào mới là Tuệ? Đó là giữ tâm quân bằng, không
thiên lệch về thiện hay ác, vui hay buồn, phân biệt xấu tốt, dài ngắn, trên
dưới… chính là quân bằng với tất cả các nghiệp, chính là khoảnh khắc của sát-
na định, từng bước tiến vào Niết-bàn giải thoát[11]. Sát-na định trong thoáng
chốc chính là tâm chính niệm trên thân, thọ, tâm và hiện tượng bên ngoài khi
con người đối cảnh, được quan sát và thẩm tra miệt mài, liên tục với sự quán
sát sinh diệt của danh (nama)- tức tâm ý (thọ, hành) và sắc (rupa)- tức thành,
trụ, hoại của mọi hiện tượng hữu vi. Sát-na định chính là tâm định giải thoát,
phân biệt Phật giáo với các tôn giáo tiền-Phật (Jainism, Hinduism…) đương khi
tu sĩ các đạo này cũng đạt được những mức định trong sắc và vô sắc giới và vẫn
bị kẹt trong vòng ái-thủ để tiếp tục luân hồi sau các sinh giới tốt đẹp. Nắm
nguyên lý của sát-na định sinh khởi không vướng bận bởi nơi chốn, môi trường
mà hành giả đang sở hữu, tại vị, mọi hoạt động trong cuộc sống thường nhật
vẫn xảy ra đa dạng và muôn màu, duy chỉ có tâm nhận thức và ý thức chính
niệm được thắp sáng, như mặt trời chính niệm mà Thiền sư Thích Nhất Hạnh
từng nói, để khiến hành giả làm Phật, dẫu trong mỗi khoảnh khắc mà thôi.

“Tam điểm như tinh tợ

Hoành câu tợ nguyệt tà

Phi mao tùng thử đắc

Tố Phật giả do tha”.

Chỉ một chữ Tâm này mà khiến nhân gian cười ra nước mắt, thành quách vốn
hoàng tráng bỗng chốc hóa bi ai. Thành Phật cũng tại nó mà hóa quỉ, lên tiên,
vượt băng, nuốt lửa cũng tại một tâm một ý này. Người phật tử, chính thế luôn
cảnh giác nhận chân những tạp niệm mảy may như tiếng vọng ghê rợn rùng
mình từ nẻo tiềm thức vọng về, kiềm thúc thân tâm, hướng lòng về tịnh thanh
uyên nguyên nơi câu Phật hiệu, nơi hình tượng Phật - bậc giác ngộ cao thượng
giữa chư thiên và loài người, để ngày càng trưởng dưỡng và hướng thượng hơn.
Con người chắc chắn không thể thay đổi nghiệp quá khứ, nhưng có thể cải đổi
tương lai. Nên khi vẫn còn đang may mắn sống giữa một xã hội lành thiện, bao
quanh bởi các duyên tốt của chính pháp, mỗi ngày, mỗi một phút giây đều
hướng Phật, người phật tử chân chính luôn tâm niệm tận dụng các cơ hội tốt
đẹp này để tiếp tục hướng thiện, ươm mần chủng tử tâm tốt. Như thế, một

Tu tập liệu có cần thiết?
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tap-lieu-co-can-thiet.html



tương lai cho thiện thú, thiên giới và Niết bàn sẽ không còn là điều viển vông và
bất khả đắc nữa.

Tác giả: Thích nữ Thuần Chiếu Cao học ngành Religious Studies - Đại học
Missouri State University, Springfield, Missouri

*** Tài liệu tham khảo 1. Mahathera Narada. A Comprehensive Manual of
Abhidhamma. (trans) Bhikkhu Bodhi 2. Adolf Hitler. Mein Kampf, bản dịch của
Ford. 3. David McRaney. You are not so smart. Penguin Group Inc (2012) 4. H.T
Thích Minh Châu. Thắng Pháp Tập Yếu Luận. NXB Tôn giáo(1997) 5. Hòa thượng
Giới Nghiêm. Mi Tiên Vấn đáp. Nxb Phương Đông (2003) 6. Kinh Trung Bộ, Kinh
Tất cả các lậu hoặc. 7. Paauk Tawya Sayadaw. Knowing and seeing. Singapore
(2019) 8. McGrath, Alister E., Science and Religion: An New Introduction. Wiley-
Blacwell (2020) 9. Thích Chơn Thiện. Phật Học Khái Luận. Nxb Hồng Đức (2018)
10. Thich Chơn Thiện. Tìm Hiểu Trung Bộ Kinh tập 1.2.3, Nxb Tôn Giáo 11.
Tương ưng kinh. Tập 2: Thiên Nhân Duyên 12. Tỳ khưu Hộ Pháp. Nghiệp và quả
của Nghiệp. NXB Tôn giáo (2017) 13. Hart, William., Nghệ thuật sống (The Art of
living). United Buddhist Publisher (2018)

Chú thích: [1] https://www.britannica.com/event/Stanford-Prison-Experiment [2]
Adolf Hitler, Mein Kampf,  bản dịch của Ford, tr 74. [3] David McRaney, You are
not so smart, Penguin Group Inc (2012),  chap 1, Priming. [4] H.T Thích Minh
Châu, Thắng Pháp Tập Yếu Luận, NXB Tôn giáo(1997) , trang 22 [5] Tỳ khưu Hộ
Pháp, Nghiệp và quả của Nghiệp, NXB Tôn giáo, 2017 [6] Thích Chơn Thiện,
Phật Học Khái Luận, Nxb Hồng Đức, 2018, chương 2: Pháp bảo, tiết IV: Nhân
quả [7] Tương ưng kinh, Tập 2: Thiên Nhân Duyên, Tương ưng Thí dụ, II. Ðầu
Ngón Tay (S.ii,263) [8] Kinh Trung Bộ, Kinh Tất cả các lậu hoặc [9] Hòa thượng
Giới Nghiêm, Mi Tiên Vấn đáp, Nxb Phương Đông 2003, 128 [10] McGrath,
Alister E., Science and Religion: An New Introduction, Wiley-Blacwell (2020), tr 6
[11] William Hart, Nghệ thuật sống (The Art of living), United Buddhist Publisher
(2018), tr 160.

Tu tập liệu có cần thiết?
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tap-lieu-co-can-thiet.html


