
Tư tưởng khoan dung Phật giáo góp phần bồi
dưỡng phẩm chất đạo đức con người Việt Nam

ISSN: 2734-9195   10:25 19/12/2025

Vận dụng khoan dung trong tư tưởng triết học Phật giáo vào thực tiễn giúp định
hướng tư duy một cách khoa học, qua đó hình thành lối sống nhân ái, tôn trọng
và cảm thông.

Tác giả: Trần Minh Mẫn (1)

Tham luận tại Hội thảo khoa học "Đạo Phật Với Cách Mạng Việt Nam" tổ chức
ngày 25/08/2025, tại chùa Quán Sứ, Hà Nội

I. Đặt vấn đề

Tư tưởng khoan dung là một giá trị đạo đức phổ quát được thể hiện trong nhiều
tôn giáo lớn trên thế giới. Công giáo đề cao tình yêu thương và sự tha thứ, Hồi
giáo nhấn mạnh lòng bác ái và khoan dung giữa các tín đồ với cộng đồng, Nho
đạo coi trọng “Nhân - Lễ - Nghĩa” để duy trì trật tự và sự hòa hợp xã hội. Tuy
nhiên, với Phật giáo trong hệ thống lý luận của mình, khoan dung lại mang một
chiều sâu đặc biệt thể hiện qua lòng từ bi, tinh thần vô ngã, vị tha và tôn trọng
mọi sự khác biệt.

Không chỉ dừng lại ở quy phạm đạo đức, khoan dung trong Phật giáo còn là
phương pháp thực hành để giải thoát con người khỏi đau khổ, xây dựng một đời
sống nội tâm an lành, đồng thời góp phần hình thành nên một xã hội hài hòa,
bao dung, những điều đặc biệt cần thiết trong thời đại ngày nay, không chỉ
riêng Việt Nam, khi đời sống vật chất ngày càng phát triển nhưng tinh thần lại
đối diện với nhiều khủng hoảng.

Tư tưởng khoan dung Phật giáo góp phần bồi dưỡng phẩm chất đạo đức con người Việt Nam
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tuong-khoan-dung-phat-giao-gop-phan-boi-duong-pham-chat-dao-duc-con-nguoi-
viet-nam.html



Hình mang tính minh họa (nguồn: Internet)

Khoan dung trong Phật giáo được nhiều học giả quan tâm nghiên cứu dưới các
góc độ khác nhau. Trong buổi nói chuyện với chư tôn đức lãnh đạo Phật giáo
cùng phật tử tái chùa Quán Sứ, Hà Nội vào ngày 15/3/1946 Chủ tịch Hồ Chí
Minh, nhấn mạnh: “Phật giáo Việt Nam với dân tộc như bóng với hình tuy hay
mà một. Tôi mong các hòa thượng, tăng ni và phật tử hãy tích cực thực hiện
tinh thần từ bi - vô ngã - vị tha trong sự nghiệp cứu nước, giữ nước và giữ đạo
để cùng toàn dân sống trong độc lập, tự do, hạnh phúc” (Thích Đức Nghiệp,
1995, trang 318) đã cho thấy tinh thần từ bi - vô ngã - vị tha của Phật giáo cần
được phát huy hơn nữa trong sự nghiệp giữ nước và giữ đạo, nhằm xây dựng
một xã hội hòa hợp, hạnh phúc. Từ góc nhìn triết lý, đạo đức tác giả Hoàng Thị
Thơ, khẳng định: “khoan dung là chìa khóa hòa bình cho sự cùng tồn tại và phát
triển” (Hoàng Thị Thơ, 2013). Bên cạnh đó, tác giả Nguyễn Đức Lữ cũng cho chỉ
ra giá trị của Phật giáo trong việc phát huy truyền thống đạo đức người Việt
Nam: “Lòng nhân ái, đức khoan dung vốn có của người Việt bắt gặp đức từ bi
của Phật giáo ... làm cho tính khoan dung tôn giáo càng được nhân lên và trở
thành một trong những đặc điểm tôn giáo ở Việt Nam” (Nguyễn Đức Lữ, 2007).

Từ thực tiễn đó, việc tiếp tục nghiên cứu và làm rõ tư tưởng khoan dung trong
triết học Phật giáo không chỉ góp phần khẳng định giá trị bền vũng của đạo đức
Phật giáo, mà còn mở ra những gợi ý cần thiết trong việc bồi dưỡng nhân cách
con người Việt Nam hiện nay. Để đạt được mục đích nghiên cứu, bài viết
tập trung ba nhiệm vụ: Một là, khái quát khái niệm khoan dung và tư tưởng
khoa dung trong triết học Phật giáo. Nội dung và biểu hiện của tư tưởng khoan
dung trong triết lý và hành đạo của Phật giáo; Hai là, phân tích vai trò của
khoan dung trong triết học Phật giáo qua việc bồi dưỡng phẩm chất đạo đức

Tư tưởng khoan dung Phật giáo góp phần bồi dưỡng phẩm chất đạo đức con người Việt Nam
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tuong-khoan-dung-phat-giao-gop-phan-boi-duong-pham-chat-dao-duc-con-nguoi-
viet-nam.html



con người Việt Nam; Ba là, đề xuất các giải pháp phát huy giá trị phẩm chất đạo
đức và hạn chế những mặt tiêu cực của tư tưởng khoan dung trong triết học
Phật giáo. Bài viết chủ yếu dựa trên các phương pháp như phân tích, tổng hợp
tài liệu và đối chiếu để đưa ra các nhận định mang tính khoa học, thực tiễn và
khả thi.

II. Nội dung

2.1 Khái quát khái niệm khoan dung và tư tưởng khoa
dung trong triết học Phật giáo. Nội dung và biểu hiện
của tư tưởng khoan dung trong triết lý và hành đạo của
Phật giáo

2.1.1 Khái niệm về khoan dung và tư tưởng khoan dung trong
triết học Phật giáo

Khoan dung là một phẩm chất đạo đức được đề cao trong triết học phương
Đông, lẫn phương Tây. Triết học phương Tây ngay từ thời Khai sáng, nhấn mạnh
khoan dung như là một nguyên tắc sống chung trong xã hội đa nguyên, John
Locke khẳng định: “Khoan dung phù hợp với các mục đích chủ yếu của tôn giáo
chân chính, các mục đích này thể hiện không phải là ở việc đạt tới ánh hào
quang bên ngoài mà thể hiện ở việc điều tiết cuộc sống con người....” (Đỗ Minh
Hợp, 2004, trang 135), còn Voltaire: “Tôi không đồng ý với quan điểm của bạn
nhưng tôi sẵn sàng chết để bảo vệ quyền được nói của bạn” (Tallentyre, 1919,
trang 65).

Ở phương Đông, tư tưởng khoan dung xuất hiện trong Nho giáo qua việc “kỷ sở
bất dục, vật thi ư nhân” (điều mình không muốn làm, chớ làm cho người)
(PGS.TS. Doãn Chính (chủ biên) và các cộng sự, 2004, trang 245), còn Lão giáo
thể hiện qua tinh thần thuận tự nhiên, không cưỡng ép. Tuy nhiên, với Phật giáo
khái niệm “khoan dung” được nhân rộng một cách sâu sắc với tinh thần “từ bi -
vô ngã - vị tha”, không chỉ khoan dung với người khác, với giới tự nhiên mà còn
là với chính mình. Chủ tịch Hồ Chí Minh từng khẳng định: “Phật giáo Việt Nam
với dân tộc như bóng với hình ... hãy tích cực thực hiện tinh thần từ bi - vô ngã -
vị tha trong sự nghiệp cứu nước, giữ nước và giữ đạo để cùng toàn dân sống
trong độc lập, tự do, hạnh phúc” (Thích Đức Nghiệp, 1995, trang 318) đã thêm
phần làm nổi bật sức mạnh nội tâm và giá trị đạo đức mà Phật giáo mang lại
cho con người và xã hội.

Tư tưởng khoan dung Phật giáo góp phần bồi dưỡng phẩm chất đạo đức con người Việt Nam
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tuong-khoan-dung-phat-giao-gop-phan-boi-duong-pham-chat-dao-duc-con-nguoi-
viet-nam.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tong-luan-dac-diem-va-thanh-tuu-triet-hoc-phat-giao-viet-nam.html


Như vậy, khoan dung không chỉ là một phẩm chất cá nhân mà còn là nền tảng
đạo lý giúp con người hương đến sự hài hòa trong đời sống, vượt qua thù hận và
chia rẻ. Trong triết học Phật giáo, tư tưởng khoan dung được soi sáng bởi trí tuệ
và lòng từ bi, từ đó trở thành kim chỉ nam cho cả đời sống tinh thần và ứng xử
xã hội.

2.1.2 Một số nội dung chủ yếu của tư tưởng khoan dung trong
triết học Phật giáo

Trong suốt chiều dài phát triển của mình, Phật giáo đã kiến tạo nên một nền
triết lý về sự bao dung toàn diện, xuất phát từ cái nhìn nhân văn, giải thoát và
từ bi đối với mọi sự vật hiện tượng.

Hình mang tính minh họa (nguồn: Internet)

Trước hết là về mặt bản thể, triết học Phật giáo nhìn nhận mọi sự vật hiện
tượng trong thế giới đều mang tính “vô thường” và “vô ngã”. Không có bất kỳ
thực thể nào tồn tại vĩnh viễn và có bản chất cố định cả “Phàm sở hữu tướng
giai thị hư vọng. Nhược kiến chư tướng phi tướng, tắc kiến Như Lai” - Phàm
những gì có hình tướng đều giả. Nếu thấy các tướng chẳng phải tướng, tức thấy
Phật (Dao Tần Tam Tạng Pháp sư Cưu Ma La Thập (dịch), 2010, trang 16). Bởi
không có bất kỳ thực thể nào tồn tại vĩnh viễn và cố định nên con người không
nên chấp thủ, bám víu vào cái “tôi” mà cần rèn luyện cái nhìn buông bỏ, không
phán xét tuyệt đối. Từ đó, thái độ khoan dung được hình thành nên như một hệ
quả tất yếu: biết thấu hiểu và cảm thông thay vì hận thù. Quan điểm này là nền
tảng để xây dựng nên một thế giới quan và nhân sinh quan sâu sắc, giàu tính
nhân văn.

Tư tưởng khoan dung Phật giáo góp phần bồi dưỡng phẩm chất đạo đức con người Việt Nam
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tuong-khoan-dung-phat-giao-gop-phan-boi-duong-pham-chat-dao-duc-con-nguoi-
viet-nam.html



Về mặt thế giới quan, tư tưởng khoan dung trong triết học Phật giáo được xây
dựng trên nguyên lý “Duyên khởi” với quan niệm “Do cái này có nên cái kia có,
do cái này sinh nên cái kia sinh. Do cái này không nên cái kia không, do cái này
diệt nên cái kia diệt” (Thích Minh Châu (dịch), 1993) tức mọi vật đều có diều
kiện kết hợp mà thành, không có cái gì tồn tại độc lập. Cách nhìn này dẫn đến
sự thấu hiểu rằng, con người và thế giới không tồn tại biệt lập mà có quan hệ
tương sinh, tương hỗ với nhau. Vì thế, sự khoan dung trong Phật giáo không chỉ
là sự tha thứ cho người mà còn là thái độ sống hòa hợp với tất cả bao gồm con
người, thiên nhiên và động vật. Một người hành xử khoan dung theo tinh thần
Phật giáo là người hiểu rằng mỗi hành vi sai trái đều có nguồn gốc từ “vô minh”,
từ hoàn cảnh và do “nghiệp”, nhận thức như vậy khiến học đối xử với người
khác bằng tâm từ bi thay vì oán trách họ.

Về mặt nhân sinh quan, Phật giáo xem con người có khả năng chuyển hóa khổ
đau thông qua sự tu tập và giác ngộ. Trong kinh Pháp cú có đoạn: “Ý dẫn đầu
các pháp, ý tạo làm chủ, ý tạo tác. Nếu với ý ô nhiễm, nói lên hay hành động.
Khổ não sẽ theo sau, như vật kéo bánh xe.” (HT. Thích Minh Châu (dịch), 1977,
trang 13) . Do đó, mục tiêu sống không phải là để tranh già hay phán xét lẫn
nhau mà cùng nhau hướng đến sự giải thoát và an lạc ở hiện tại. Vì vậy, “khaon
dung” đã trở thành một phẩm chất cần thiết để mỗi cá nhân thanh lọc nội tâm,
xây dựng cuộc sống nội tại bình an, đồng thời góp phần tạo một xã hội hòa
bình, nhân ái. Người có lòng khoan dung không chỉ tha thứ cho người khác mà
còn học cách tha thứ cho mình, sống tự tại, vượt qua đau khổ, sân hận và hơn
thua.

Như vậy, tư tưởng khoan dung trong triết học Phật giáo không đơn thuần là một
lời khuyên đạo đức mà là kết tinh từ một hệ thống triết lý sâu sắc và toàn diện.
Bắt nguồn từ cách nhìn sự vật và thế giới xung quanh trong sự biến đổi và liên
hệ mật thiết với nhau, tinh thần khoan dung của Phật giáo chính là những đóng
góp quan trọng vào kho tàng đạo đức truyền thống dân tộc Việt Nam nói riêng
và triết học nhân loại nói chung.

2.1.3 Biểu hiện của tư tưởng khoan dung trong triết lý và hành
đạo của Phật giáo

Về mặt triết lý, khoan dung thể hiện trước hết ở quan điểm “vô ngã” và “từ bi”.
Phật giáo không chấp nhận một bản ngã cố định, vĩnh cửu. Con người, theo đó,
không nên khư khư bám víu vào cái tôi của mình mà phải biết mở lòng, biết tha
thứ, biết đặt lợi ích của tha nhân vào trong suy nghĩ và hành động. Tinh thần
“từ bi” và “yêu thương” tất cả chúng sinh như chính bản thân mình chính là cốt

Tư tưởng khoan dung Phật giáo góp phần bồi dưỡng phẩm chất đạo đức con người Việt Nam
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tuong-khoan-dung-phat-giao-gop-phan-boi-duong-pham-chat-dao-duc-con-nguoi-
viet-nam.html



lõi giúp hình thành nên thái độ khoan dung sâu sắc, vượt lên trên sự phân biệt,
hận thù hay đối đầu.

Về phương diện hành đạo, tư tưởng khoan dung được thể hiện thông qua lối
sống hòa bình, không bạo lực, không đối kháng. Người tin theo Phật giáo phải
luôn giữ tâm ôn hòa, lấy nhẫn nhục làm sức mạnh, lấy lòng từ để cảm hóa và
việc làm đó không có nghĩa là dung túng cái ác, mà là dùng trí tuệ và từ tâm để
cảm hóa, chuyển hóa cái xấu bằng thiện chí và hiểu biết. Điều này góp phần
xây dựng một cộng đồng Phật tử sống chan hòa, bao dung với nhau và với các
tôn giáo, tín ngưỡng khác.

Ngoài ra, khoan dung còn thể hiện qua tinh thần hòa nhập và tiếp biến văn hóa.
Trong suốt quá trình truyền bá ở nhiều quốc gia, Phật giáo luôn có khả năng
dung hòa với các yếu tố bản địa, không áp đặt, không bài xích mà biết tôn trọng
sự khác biệt, chấp nhận đa dạng văn hóa đây được xem là một biểu hiện cao
của khoan dung trong thực hành giáo lý.

Nhìn chung, tư tưởng khoan dung trong Phật giáo không chỉ nằm trong giáo lý
mà còn được thể hiện rõ ràng trong hành đạo. Chính sự kết hợp giữa triết lý sâu
sắc và hành động thiết thực ấy đã tạo nên một nền đạo lý khoan hòa, nhân văn,
góp phần nuôi dưỡng đời sống đạo đức và tinh thần của con người trong xã hội.

2.2 Vai trò của khoan dung trong triết học Phật giáo qua
việc bồi dưỡng phẩm chất đạo đức con người Việt Nam

2.2.1 Mặt tích cực

Thứ nhất, xây dựng và hoàn thiện đạo đức con người dựa trên nền tảng đạo đức
của Chủ nghĩa Mác - Lênin và tư tưởng Hồ Chí Minh về vấn đề tôn giáo.

Xuất phát từ Ngũ giới và Thập thiện, sau khi truyền vào Việt Nam, tư tưởng
khoan dung của Phật giáo tiếp xúc với truyền thống đạo đức của người Việt
Nam, lại càng tỏ rõ hơn trong việc gắn kết với xã hội, đặc biệt là trong hành
động ứng xử xã hội. Hành động ấy được cụ thể qua việc không ham muốn đồ
của người khác hay quyến rũ người khác, điều nay được nêu rõ trong giới cấm
“không trộm cắp” và “không tà dâm”. Trong giao tiếp, cần phải nói lời hòa nhã
chứa lòng từ và trong tư duy không được suy nghĩ một cách thiển cận, suy
nghĩa xấu. Chỉ khi con người làm được những việc này, chính là đang làm việc
thiện.

Tư tưởng khoan dung Phật giáo góp phần bồi dưỡng phẩm chất đạo đức con người Việt Nam
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tuong-khoan-dung-phat-giao-gop-phan-boi-duong-pham-chat-dao-duc-con-nguoi-
viet-nam.html

https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/pham-chat-dao-duc-cua-nguoi-lanh-dao-theo-quan-diem-phat-giao.html


Hình mang tính minh họa (nguồn: Internet)

Chủ tịch Hồ Chí Minh luôn tôn trọng đức tin của người có đạo và coi tôn giáo là
di sản văn hóa của nhân loại, thừa nhận trong lý tưởng của các vị sáng lập tôn
giáo chứa đựng các giá trị đạo đức, nhân văn cao đẹp đồng thời có nhiều điều
tương đồng với lý tưởng của cách mạng. Vì thế, Người khéo hướng lý tưởng của
các tôn giáo vào mục tiêu giải phóng dân tộc và mưu cầu hạnh phúc cho nhân
dân và phấn đấu hết mình cho đoàn kết lương – giáo trong đại đoàn kết dân
tộc. Người nói: “Việt Nam ngày nay chỉ có một đảng phái là toàn dân quyết tâm
giành độc lập. Tín đồ Phật giáo tin ở Phật, tín đồ Giatô tin ở Đức Chúa Trời, cũng
như chúng ta tin ở Đạo Khổng ... nhưng đối với nhân dân, ta đừng có làm gì trái
ý dân. Dân muốn gì, ta phải làm nấy” (Hồ Chí Minh, 2011, trang 169).

Hiện nay, trên thế giới vẫn đang diễn ra những cuộc chiến tranh xung đột đẫm
máu về dân tộc, sắc tộc, tôn giáo... Do thiếu một tinh thần “khoan dung”, họ tự
coi mình là độc tôn, đi tới kỳ thị, dị hóa với tất cả cái gì không phải là mình.
Chính trong một thế giới còn đang tồn tại quá nhiều sự cuồng tín và tàn bạo,
nhân loại đang rất cần đến tinh thần khoan dung. Bồi dưỡng, phát triển và nâng
cao tinh thần khoan dung đang là một yêu cầu cấp bách, trong đó việc kết hợp
tư tưởng khoan dung trong triết học Phật giáo với tư tưởng của Hồ Chí Minh như
một giá trị tiêu biểu cho văn hóa khoan dung của thời đại hiện nay để hoàn
thiện và bổ sung vào đạo đức con người.

Thứ hai, phát triển và gắn kết các mối quan hệ xã hội giữa cộng đồng với các tổ
chức tôn giáo, tổ chức Nhà nước.

Với mục đích đưa đạo Phật trở thành một khoa học gắn với thực tiễn. Với tinh
thần “từ bi” đem lại cho đời sống con người hiện nay về mặt đạo đức với nhiều

Tư tưởng khoan dung Phật giáo góp phần bồi dưỡng phẩm chất đạo đức con người Việt Nam
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tuong-khoan-dung-phat-giao-gop-phan-boi-duong-pham-chat-dao-duc-con-nguoi-
viet-nam.html



lĩnh vực trong đó đáng được phát huy và tiêu biểu nhất chính là sự ra đời của
các mái ấm tình thương, cưu mang những người già cơ nhỡ và trẻ em mồ cô.
Bên cạnh cưu mang những trẻ em mồ côi, người già neo đơn các cơ sở thờ tự
này còn tiếp thêm nguồn động lực nuôi dưỡng các sinh viên học tập xa nhà,
chấp cánh cho họ có một tương lai tươi sáng, một số được cộng đồng biết đến
nhiều như: Chùa Diệu Đức ở Huế nơi nuôi dưỡng và cưu mang hơn 40 bệnh
nhân nhiễm HIV/AIDS; Chùa Lâm Quang ở Quận 8, Thành phố Hồ Chí Minh do Ni
sư Thích nữ Huệ Tuyến hiện đang là trụ trì nuôi dưỡng hơn 100 người trong đó
gồm trẻ em và người cao tuổi; Chùa Kỳ Quang ở Gò Vấp do Thượng tọa Thích
Thiện Chiếu - tu sĩ phái Nam tông làm trụ trì đã cưu mang hơn 200 trẻ em mồ
côi; Chùa Bửu Trì tại Thành phố Cần Thơ do Sư cô Thích nữ Quãng Trí trụ trì đã
cưu mang hơn 100 trẻ em mồ côi, trẻ khuyết tật và các cụ già neo đơn.

“Từ thiện” trong các kinh điển nghĩa là hành sự “Bố thí”, với xã hội hiện đại nó
không chỉ còn ở một cá nhân nữa mà là tập thể với các hoạt động thiện nguyện.
Tiêu biểu cho việc này chính là việc xây dựng các quỹ thiện nguyện, quỹ cơm từ
thiện, hỗ trợ thiên tai với sự kết hợp giữa chùa chiền và Phật tử. Việc liên kết
thành nhóm từ thiện như thế tạo nên sự công bằng cho mọi người khi ai cũng có
thể làm thiện nguyện, mặc dù hoàn cảnh của họ cũng còn hạn chế về vật chất
nhưng vẫn muốn giúp đời.

Năm 2020 là một năm hết sức thê thảm đối với thế giới cũng như Việt Nam, khi
vừa hứng chịu đại dịch Covids-19 vừa xong thì miền Trung lại hứng chịu bão và
áp thấp nhiệt đới gây thất thu lên đến 23 tỷ USD (Minh Anh , 2021). Trước tình
hình đó, những tấm lòng thiện nguyện của nhiều mạnh thường quân đã quyên
góp lên đến vài chục tỷ đồng. Đây là một trong những ảnh hưởng về sự khoan
dung không ngại gian nan, nguy hiểm của tư tưởng Phật giáo đã ảnh hưởng sâu
vào trong tâm thức người dân Việt Nam.

Phong trào “Cởi áo Cà-sa khoác áo Blouse trắng tham gia tuyến đầu chống
dịch” do Giáo hội Phật giáo và các cấp cơ sở thờ tự phát động đã cho thấy tinh
thần “khoan dung” của Phật giáo đã góp phần thúc đẩy đạo đức, niềm tin cá
nhân của con người lại với nhau. Hơn hết đó còn là việc chung tay góp phần xây
dựng một Nhà nước văn minh và vững mạnh.

Với hậu phương, phong trào “Bữa cơm yêu thương trong vùng tâm dịch” của
các tín đồ, Tăng ni Phật giáo mà hàng chục nghìn bữa cơm nhân ái được đưa tới
các bệnh viện dã chiến, cơ sở cách ly mỗi ngày phục vụ từ 10.000 đến 20.000
suất,... Nhận thấy giá trị, hiệu quả của hoạt động này, ngày 1/8/2021, Hội đồng
Trị sự Giáo hội Phật giáo Việt Nam có công văn số 192/HĐTS-VP1 gửi tới Ban Trị
sự Giáo hội Phật giáo Việt Nam các tỉnh, thành phố; Tăng-ni, phật tử các chùa,

Tư tưởng khoan dung Phật giáo góp phần bồi dưỡng phẩm chất đạo đức con người Việt Nam
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tuong-khoan-dung-phat-giao-gop-phan-boi-duong-pham-chat-dao-duc-con-nguoi-
viet-nam.html



cơ sở tự viện, đề nghị tích cực hơn nữa thực hiện và lan tỏa phong trào bữa cơm
yêu thương trong vùng tâm dịch.

Trong công tác Vaccine chống dịch cho đồng bào, Giáo hội Phật giáo và các cơ
sở thờ tự cũng như các tín đồ đã hưởng ứng tích cực Lời kêu gọi của Đảng và
Nhà nước, trong việc đóng góp, ủng hộ Quỹ vaccine phòng COVID-19 đến hơn
150 tỷ đồng nhằm góp thêm nguồn lực vào công tác phòng, chống dịch, bên
cạnh việc phát huy và phối hợp tối đa vai trò của các cơ sở khám, chữa bệnh
của tổ chức tôn giáo trực thuộc, các phòng thuốc nam, Tuệ Tĩnh đường...

Ngoài ra, với quan niệm “Phục vụ chúng sanh là cúng dường chư Phật” đối với
những nạn nhân bị HIV/AIDS, Phật giáo Việt Nam cũng đã tích cực không ngừng
vận động, tuyên truyền nâng cao sự hiểu biết của Phật tử đặc biệt là thanh
thiếu niên trẻ trong việc phòng tránh lây nhiễm HIV qua các khóa tu mùa hè,
sinh hoạt chúng thanh niên Phật tử được xã hội và nhà nước đánh giá cao, qua
việc tuân thủ điều trị HIV/AIDS. Theo chia sẻ của chị N.T.L “Từ khi tôi biết mình
bị nhiễm HIV và vào chùa sống tôi nhận được rất nhiều sự hỗ trợ từ phía dự án
nhưng điều lớn nhất mà tôi nhận được đó chính là sự nâng đỡ về mặt tinh thần
của các thầy trong chùa nếu không có họ động viên, an ủi lúc đau yếu thì không
biết cuộc đời tôi sẽ đi về đâu?” (Ủy ban Trung ương Mặt trận Tổ Quốc Việt Nam,
2010, trang 156). Những việc làm trên tất cả góp phần làm giảm nguyên nhân
lây nhiễm HIV và giảm nguy cơ chuyển từ giai đoạn HIV sang AIDS.

Từ mặt cá nhân và xã hội, Phật giáo còn quan tâm đến cả đời sống đạo đức gia
đình. Đạo Phật hay tư tưởng Phật giáo chủ trương “Thiên kinh vạn quyển, hiếu
nghĩa vi tiên”. Khoan dung ở đây không những được thể hiện dưới đạo đức hiếu
nghĩa mà còn được thể hiện với ý nghĩa bình đẳng mang tính dân chủ trong mối
quan hệ vợ chồng, con cái. Đây là một nguyên tắc ứng xử đơn thuần trong đạo
đức gia đình người Việt Nam hiện nay, qua việc biết ơn, kính trên nhường dưới.
Các hoạt động “Cầu nguyện hòa bình cho biển Đông”, “Cầu siêu” cho các chiến
sĩ nơi hải đảo hay các chiến sĩ áo trắng, những bệnh nhân qua đời vì dịch
Covids,… không chỉ mang một hình thức của tâm linh mà còn là hoạt động
mang tính chất đạo đức trong việc an ủi, bù đắp mất mác, tổn thương đến các
gia đình có người thân qua đời, đây cũng là một sự khoan dung, từ bi của Phật
giáo đến với đất nước trong việc “Uống nước nhớ nguồn”. Xét về mặt lý luận,
đây là cơ sở nhân văn để hình thành các khuôn khổ đạo đức khác. Bởi, đức Phật
xem con người là trọng tâm, điều này được khẳng định qua “phật tính” sau đó
được nước ta tiếp biến thành tinh thần bình đẳng trong xã hội phong kiến duy
trì cho tới ngày nay trên con đường thoát khổ, giải thoát và lương tâm con người
“Phật tính bình đẳng nơi chúng sanh” và con người chính là “tâm điểm của xã
hội loài người”.

Tư tưởng khoan dung Phật giáo góp phần bồi dưỡng phẩm chất đạo đức con người Việt Nam
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tuong-khoan-dung-phat-giao-gop-phan-boi-duong-pham-chat-dao-duc-con-nguoi-
viet-nam.html



Với tính hướng về nội tâm và phản tỉnh hơn là xử lý các quan hệ bề ngoài, chính
vì thế mà tư tưởng Phật giáo đặc biệt là tư tưởng khoan dung luôn phát huy tối
đa tính tự chủ của cá nhân trong việc thực hành các quy tắc đạo đức. Đây cũng
là việc đề cao sự rèn luyện trí tuệ và giải thoát của con người.

Về mặt thực tiễn, tư tưởng khoan dung trong triết học Phật giáo ảnh hưởng đến
đời sống đạo đạo đức con người Việt Nam hiện nay thông qua việc góp phần
giáo dục, xây dựng và hoàn thiện con người về đạo đức. Bởi trong tư tưởng của
Phật giáo, cái mà Phật giáo muốn hướng đến chính là con người hoàn thiện, làm
lành lánh dữ, con người vô ngã vị tha, sẵn sàng vì người mà quên mình, con
người của lòng nhân ái, bao dung. Bên cạnh đó, tư tưởng khoan dung trong triết
học Phật giáo về đạo đức đã giúp xã hội Việt Nam thêm phần củng cố, bù đắp
các thiếu hụt trong đời sống tinh thần và xây dựng một xã hội nhân ái, vị tha,
hòa bình, giúp con người an lạc thân tâm và sống thanh thản khi hiểu được các
giá trị cuộc sống mà đạo đức Phật giáo đem lại.

2.2.2 Mặt hạn chế

Về mặt tích cực là vậy song bên cạnh đó cũng có mặt tiêu cực. Việc đánh vào
lòng lương thiện của người khác không ít một số cá nhân lợi dụng lòng tin của
một số người nhẹ dạ mà trục lợi từ các quỹ thiện nguyện làm cho dư luận phẫn
nộ, xôn xao. Đây cũng là một hạn chế trong tư tưởng khoan dung của triết học
Phật giáo do quá “từ bi” thương người mà trở thành người nhẹ dạ, cả tin không
sáng suốt.

Với bản thân mỗi cá nhân, trong việc xây dựng các mối quan hệ việc chúng ta
quá “khoan dung” và che chở cho người khác quá mức dễn đến chúng ta chỉ

Tư tưởng khoan dung Phật giáo góp phần bồi dưỡng phẩm chất đạo đức con người Việt Nam
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tuong-khoan-dung-phat-giao-gop-phan-boi-duong-pham-chat-dao-duc-con-nguoi-
viet-nam.html



biết quan tâm đến mong muốn, nhu cầu cũng như tâm lý của người khác mà
quên đi những mong muốn và nhu cầu của bản thân mình. Việc cố gắng làm hài
lòng người khác đôi khi lại đồng nghĩa với việc đánh mất đi mong muốn và cảm
xúc của chính mình. Nói cách khác, chúng ta chỉ đang giả vờ làm gì đó để mọi
người cảm thấy vui vẻ. Việc gượng ép làm theo những điều mình không thích
chỉ để làm vui lòng người khác về lâu dài sẽ có thể làm tổn thương chính mình
và gây ảnh hưởng xấu đến các mối quan hệ mà chúng ta đang có.

Song, trong bối cảnh công nghệ khoa học kỹ thuật phát triển như hiện nay dựa
trên thế giới quan duy vật của Chủ nghĩa Mác - Lênin việc mang màu sắc duy
tâm trong Phật giáo vẫn còn nặng trĩu bởi Phật chỉ chú ý đến cái tâm mà không
quan tâm đến cuộc sống hiện tại dẫn đến phi thực tế trong đời sống thực tại.

Ngoài ra, tư tưởng Phật giáo chỉ quan tâm đến việc giải thích phương pháp để
thoát khổ bằng các việc làm đạo đức như “Bố thí”, nhưng không có sự chỉ dẫn
cho con người cách tạo ra vật chất để có dư mà “Bố thí”. Do đó, để thực hiện
đúng tư tưởng khoan dung trong triết học Phật giáo về mặt đạo đức ở hiện nay
thì cần phải có tư duy tích cực và sáng tạo tránh trường hợp bị lợi dụng.

2.3 Một số giải pháp phát huy mặt tích cực và hạn chế
mặt tiêu cực của tư tưởng khoan dung trong triết học
Phật giáo

2.3.1 Một số giải pháp phát huy mặt tích cực

Một là nâng cao giá trị con người hướng tới một xã hội bình yên, hạnh phúc.

Với những người tu sĩ việc học tại các trường cao đẳng, trung cấp, học viện Phật
giáo là một việc vô cùng ý nghĩa cần được nêu rộng, phát triển bởi nó không
những giúp ích cho xã hội, cho Tổ quốc trong việc giáo dục truyền thông yêu
nước mà còn giúp ích cho những người tu hành nâng cao giá trị đạo đức của
mình theo xu hướng thế tục hóa “tốt đời, đẹp đạo”. Trong cơ chế thị trường hiện
nay, bản năng ích kỷ trong con người ở một số bộ phận người dễ có cơ hội nảy
sinh và phát triển. Chứng minh cho những sự việc này là sự lừa gạt, lừa dối lẫn
nhau thông qua việc mua – bán, “boom” hàng, tuyên truyền và lợi dụng những
hoàn cảnh nghèo khó của người khác mà trục lợi hay thiết thực hơn là những
vấn đề mang tính “bạo lực”... do đó đề cao giá trị con người về mặt đạo đức,
hướng con người hành thiện xây dựng xã hội an bình là một trong những việc
làm cần quán triệt, sát sao nhất.

Tư tưởng khoan dung Phật giáo góp phần bồi dưỡng phẩm chất đạo đức con người Việt Nam
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tuong-khoan-dung-phat-giao-gop-phan-boi-duong-pham-chat-dao-duc-con-nguoi-
viet-nam.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-huy-gia-tri-dao-duc-phat-giao-trong-xa-hoi-hien-nay.html


Với những quan niệm về “Thập thiện”, “Nhân - Quả”, “Luân hồi”,... kết hợp với
quan niệm bình dân như “ở hiền gặp lành”, “thiện lai thiện báo”,... dù mang
màu sắc duy tâm song với ý nghĩa mà nó mang lại đã góp phần giúp cho cá
nhân con người có thái độ sống tích cực trong lời nói, hành động của mình với
xã hội và có trách nhiệm bản thân hơn, điều chỉnh hành vi của mình sao cho
phù hợp với cái “Thiện”.

Bất kể quốc gia nào dù có hệ thống pháp luật hoàn chỉnh, có nền chính trị vững
vàng với nền tài chính công khai minh bạch và pháp luật nghiêm minh, chặt chẽ
đến đâu thì vẫn có chỗ cho “tham, sân, si” phát triển dẫu có ngăn chặn thì
nhiều lắm cũng chỉ ngăn được ở mức nhất định. Tuy nhiên, nếu trong mỗi cá
nhân biết tự kiểm điểm, kiểm soát những ham muốn dục vọng của mình như
thuyết của nhà Phật thì đó lại là phương pháp có hiệu quả nhất để hạn chế được
những tội ác, dối trá và tham nhũng trong bối cảnh phát triển của thời đại kinh
tế - xã hội loài người hiện nay.

Hai là nêu cao tinh thần dấn thân phụng sự nhân sinh của các nhà tu sĩ và phật
tử.

Trong bối cảnh hiện nay, ngoài việc tụng niệm và thiền định xen lẫn những việc
làm về an sinh xã hội nhằm xoa dịu, xóa bỏ những nỗi khổ, niềm đau của con
người thì các nhà tu sĩ và Phật tử cần phải tiếp tục đẩy mạnh và thực hiện
nghiêm túc trong việc quan tâm đến các cơ sở như: mô hình Tuệ Tĩnh Đường
bốc thuốc nam trị bệnh miễn phí, bệnh viện từ thiện, nhà dưỡng lão, cô nhi
viện,… và các hoạt động thiện nguyện từ tâm: trao tặng học bổng, quyên góp
ủng hộ đồng bào bị bão lũ, tặng quà cho người nghèo, Tăng Ni, Phật tử tích cực
tham gia tuyến đầu chống dịch Covid-19, tổ chức chương trình hiến máu nhân
đạo,… Tư tưởng và giáo lý của Đức Phật ít khi khuyến khích việc tu hành ở rừng
sâu, núi thẳm, ẩn dật một mình mà Ngài luôn luôn khuyến khích tu sĩ phải năng
nổ, nhiệt tâm, hăng hái dấn thân vào cuộc đời để tương tác, giúp đỡ, phụng sự,
hoằng pháp với cộng đồng, với xã hội. Bởi vì đây là cách giúp cho đạo Phật tỏa
sáng trong nhân gian “Các Tỳ Kheo, vì lòng từ mẫn của mình các vị hãy đem sự
tốt đẹp, lợi ích và hạnh phúc đến cho chư Thiên và nhân loại. Mỗi người hãy đi
một ngã. Hãy hoằng dương Giáo Pháp một cách toàn hảo ...” (Thích Minh Châu,
2019, trang 230).

Dấn thân phụng sự chính là quay về với lịch sử của Đức Phật Thích Ca trong
việc hành đạo. Do vậy, các nhà tu sĩ và các tín đồ Phật tử cần phải luôn luôn
tích cực, nhiệt tình, hăng hái và nỗ lực không ngơi nghỉ, không mệt mỏi để
hoằng pháp lợi sanh, phụng sự nhân sinh nhằm truyền bá, chia sẻ chân lý Phật,
giúp cho nhiều người, nhiều loài được sống an vui và hạnh phúc.

Tư tưởng khoan dung Phật giáo góp phần bồi dưỡng phẩm chất đạo đức con người Việt Nam
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tuong-khoan-dung-phat-giao-gop-phan-boi-duong-pham-chat-dao-duc-con-nguoi-
viet-nam.html



2.3.2 Một số giải pháp hạn chế mặt tiêu cực

Nếu như mục đích và lý tưởng của người xuất gia là giải thoát, giác ngộ, thì việc
tu học Phật của người tại gia chính là trải nghiệm tất cả hạnh phúc trần đời của
thế tục, thụ hưởng các phước báu hữu lậu về tài sản, sắc đẹp, tuổi thọ, trí tuệ,
bình an,… Thế nhưng, phần lớn tu sĩ Phật giáo hiện nay lại hành đạo bằng cách
chú trọng hướng dẫn Phật tử những bài kinh, những giáo lý hay cách thức tu
học thiên về triết lý giải thoát, giác ngộ vô cùng cao siêu, khó thực hiện và hoàn
toàn chưa đúng với nhu cầu đời sống của người cư sĩ. Do vậy, tu sĩ Phật giáo
cần nghiêm túc nhìn nhận lại cách hành đạo của mình, cải thiện và thay đổi một
cách logic và có tính biện chứng để có thể phụng sự nhân sinh ngày càng tốt
hơn.

Dựa vào tính truyền thông và tiếp cận nhanh của mạng xã hội mà việc truyền
bá tư tưởng của Phật giáo qua các bài thuyết pháp trở nên phổ biến và bổ ích.
Tuy nhiên, trong một vài khía cạnh những bài thuyết pháp còn quá duy tâm và
xa rời thực tế. Hơn nữa, việc quá nổi tiếng được nhiều người biết đến thông qua
các trang mạng, không ít những vị giảng sư sinh ra “bệnh tự kiêu” đề cao bản
thân tu hành của mình và đề cao thái hóa vị trí của Phật giáo từ đó dẫn đến việc
dùng những lời lẽ xúc phạm chỉ trích, bôi nhọa các cá nhân, tôn giáo khác gây
mất tình đoàn kết dân tộc. Những vấn nạn về mê tín, bạo lực trong nhà trường
ở thanh thiếu niên và cuộc sống hôn nhân gia đình vẫn còn nhiều và ngày càng
man rợ hơn. Bên cạnh đó việc lợi dụng tôn giáo để là bày trò mê tín và nghiêm
trọng hơn là những việc chống phá Đảng và Nhà nước.

Như thế, để thực hiện tốt giải pháp tập trung nâng cao trình độ nhận thức,
thống nhất các quan điểm, tư tưởng của Phật giáo đến với các vị chức sắc, các
tín đồ Phật tử trong đạo thì Đảng, Nhà nước và tôn giáo đặc biệt là Phật giáo
cần phải dựa trên Hiến pháp và Luật tín ngưỡng Tôn giáo trong việc phân định
rõ vai trò của Đảng, công tác quản lý của Nhà nước với Tôn giáo. Đảng và Nhà
nước cần nên không ngừng vận động đồng bào có đạo tham gia thực hiện tốt
các phong trào thi đua yêu nước trong việc đấu tranh chống lại những hủ tục
mê tín và những việc làm gây tổn thương đến tình cảm dân tộc.

Mặc dù, tu hành khác tông phái nhưng khi thực hiện giáo lý tư tưởng của Phật
giáo cũng cần phải tu dưỡng và nâng cao trình độ học vấn. Những bài giảng
pháp đến với cộng đồng xã hội khi đăng tải lên các trang mạng xã hội cũng cần
phải xem xét một cách nhất quán và đồng thuận tránh trường hợp “chín người
mười ý” gây nên sự mâu thuẫn giữa các tín đồ trong đạo với các tín đồ khác
đạo. Và đặc biệt hơn trong những bài thuyết pháp của mình các vị Tăng-ni cần
phải mạnh dạng lồng ghép tuyên truyền về pháp luật, chủ trương của Đảng và

Tư tưởng khoan dung Phật giáo góp phần bồi dưỡng phẩm chất đạo đức con người Việt Nam
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tuong-khoan-dung-phat-giao-gop-phan-boi-duong-pham-chat-dao-duc-con-nguoi-
viet-nam.html



Nhà nước sao cho phù hợp với tình hình thực tiễn và mạnh dạn hơn trong các
chủ đề thuyết pháp về đạo đức nhằm đẩy lùi và khắc phục nhanh vấn đề “bạo
lực” bởi đây chính là hạt nhân, là tiền đề cho những xung đột lớn sau này.

Hiện nay với sự phát triển của mạng xã hội và sự “từ thiện” một cách tự phát vô
tội vạ, đánh vào tâm lý thương người mà một số bộ phận người xấu đã thành
lập các tổ chức quyên góp từ thiện qua việc đăng những hình ảnh nghèo khổ,
tai nạn và bệnh tật,... nhằm chiếm đoạt tài sản, lừa lòng tin người khác. Việc bị
lừa gạt như thế đã dần trở nên phổ biến khó phân biệt thật hay giả, đã làm cho
một bộ phận người trở nên thờ ơ, vô tâm trước các hoàn cảnh thật sự khó khăn
đang thật sự cần sự giúp đỡ, điều đó giống như câu chuyện “Cậu bé chăn cừu
và bầy sói” vậy. Trước thực trạng như thế, Đảng và Nhà nước cùng với các vị
chức sắc trong tôn giáo cần phải liên kết và phối hợp với nhau để tạo một
nguồn quỹ quyên góp từ thiện và sao kê tài sản quyên góp một cách minh bạch
nhằm tạo sự tin cậy, cũng như giúp cho các tín đồ và những người có lòng hảo
tâm với mong muốn làm thiện nguyện được giúp đúng người, đúng thời điểm.

III. Kết luận

Trong Kinh Pháp cú, có đoạn: “Với hận diệt hận thù, đời này không có được.
Không hận diệt hận thù, là định luật ngàn thu” (HT. Thích Minh Châu (dịch),
1977, trang 14-15). Lời dạy ấy, của Phật chính là sự kết tinh trọn vẹn của tinh
thần khoan dung và được xây dựng trên nền tảng về sự “từ bi”, “vị tha” và “hòa
ái”, đây không chỉ là giá trị đạo đức phổ quát mà còn hòa nhập sâu vào với
truyền thống văn hóa - đạo đức con người Việt Nam.

Nghị quyết Đại hội đại biểu Toàn quốc lần thứ IX của Đảng xác định: “Xây dựng
con người Việt Nam phát triển toàn diện về chính trị, tư tưởng, trí tuệ, đạo đức,
thể chất, năng lực sáng tạo, có ý thức cộng đồng, lòng nhân ái, khoan dung, tôn
trọng nghĩa tình,...” (Đảng Cộng sản Việt Nam, Hà Nội, trang 114) và tiếp tục
được khẳng định tại Văn kiện Đại hội XIII: “Pháy huy giá trị, văn hóa sức mạnh
con người Việt Nam, khơi dậy mạnh mẽ khát vọng phát triển của dân tộc, tinh
thần yêu nước, tự hào, ý chí tự cường và lòng nhân ái, tinh thần đoàn kết và
đồng thuận xã hội ... đề cao ý thức trách nhiệm, đạo đức xã hội” (Đảng Cộng
sản Việt Nam, 2021, trang 221-222) và “Từng bước vươn lên khắc phục hạn chế
của con người Việt Nam” (Đảng Cộng sản Việt Nam, 2021, trang 143) - đây
chính là những phẩm chất mà tinh thần khoan dung góp phần vun đắp.

Vận dụng khoan dung trong tư tưởng triết học Phật giáo vào thực tiễn giúp định
hướng tư duy một cách khoa học, qua đó hình thành lối sống nhân ái, tôn trọng
và cảm thông. Từ đó, góp phần bồi dưỡng, cũng cố và phát huy phẩm chất tốt

Tư tưởng khoan dung Phật giáo góp phần bồi dưỡng phẩm chất đạo đức con người Việt Nam
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tuong-khoan-dung-phat-giao-gop-phan-boi-duong-pham-chat-dao-duc-con-nguoi-
viet-nam.html



đẹp của con người Việt Nam trong thời kỷ nguyên vươn mình và hội nhập.

Tác giả: Trần Minh Mẫn

Tham luận tại Hội thảo khoa học "Đạo Phật Với Cách Mạng Việt Nam" tổ chức
ngày 25/08/2025, tại chùa Quán Sứ, Hà Nội

Chú thích:

1) Trường ĐH KHXH&NV-ĐHQG-HCM

Tài liệu tham khảo:

1] Dao Tần Tam Tạng Pháp sư Cưu Ma La Thập (dịch). (2010). Kinh Kim Cang. In
Đ. T.-N. dịch), Kim Cang Bát-Nhã-Ba-La-Mật Kinh, Âm - Nghĩa. Thành phố Hồ Chí
Minh: Nxb Tôn giáo.

2] Đảng Cộng sản Việt Nam. (2021). Văn kiện Đại hội đại biểu toàn quốc lần thứ
XIII, tập I. Hà Nội: Nxb Chính trị Quốc gia - Sự thật.

3] Đảng Cộng sản Việt Nam. (Hà Nội). Văn kiện Đại hội đại biểu toàn quốc lần
thứ IX. 2001: Nxb Chính trị Quốc gia - Sự thật .

4] Đỗ Minh Hợp. (2004). Lịch sử triết học phương Tây_ Tập 2. Hà Nội: Nxb Chính
trị Quốc gia - Sự thật.

5] Hoàng Thị Thơ. (2013). Tư tưởng khoan dung của Phật giáo và biểu hiện của
nó ở Phật giáo Việt Nam. Tạp chí Khoa học xã hội Việt Nam, số 8 (69), 87-95.

6] HT. Thích Minh Châu (dịch). (1977). Kinh Pháp cú. Hà Nội: Nxb Tôn giáo.

7] Nguyễn Đức Lữ. (2007, 9 12). Tính khoan dung của tín ngưỡng, tôn giáo ở
Việt Nam. Retrieved from Tạp chí Cộng sản: https://tapchicongsan.org.vn/tin-
tieu-diem-10-06/-/2018/1113/tinh-khoan-dung-cua-tin-nguong%2C-ton-giao-o-
viet-nam.aspx#

8] PGS.TS. Doãn Chính (chủ biên), PGS.TS. Trương Văn Chung, PGS.TS. Nguyễn
Thế Nghĩa, PGS.TS. Vũ Tình. (2004). Đại cương Lịch sử Triết học Trung Quốc. Hà
Nội: Nxb Chính trị Quốc gia.

9] Tallentyre, S. (1919 ). Voltaire in His Letters being a seclection from His
Correspondence. New York and London: The Knickerbocker Press.

10] Thích Đức Nghiệp. (1995). Hồ Chủ tịch, một biểu trưng nhân bản Việt Nam,
trong Đạo Phật Việt Nam. Hồ Chí Minh: Nxb Thành phố Hồ Chí Minh.

Tư tưởng khoan dung Phật giáo góp phần bồi dưỡng phẩm chất đạo đức con người Việt Nam
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tuong-khoan-dung-phat-giao-gop-phan-boi-duong-pham-chat-dao-duc-con-nguoi-
viet-nam.html



11] Thích Minh Châu (dịch). (1993). Kinh Tương ưng bộ.

12] Thích Minh Châu. (2019). Kinh Trường bộ. Thành phố Hồ Chí Minh: Hồng
Đức.

Tư tưởng khoan dung Phật giáo góp phần bồi dưỡng phẩm chất đạo đức con người Việt Nam
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tuong-khoan-dung-phat-giao-gop-phan-boi-duong-pham-chat-dao-duc-con-nguoi-
viet-nam.html


