
Từ "vô ngã" tới "vị tha"
ISSN: 2734-9195   22:03 15/10/2018

Tịch Thiên đã luận giải về sự không tồn tại thực có của một cái tôi nhằm giúp
mỗi người sống vị tha hơn và xác quyết từ bi tâm là mục đích tối thượng của sự
tồn tại của mỗi người trên cuộc đời.

Tịch Thiên là một triết gia, một tăng sĩ Phật giáo Đại thừa sống vào khoảng cuối
thế kỷ VII và nửa đầu thế kỷ VIII Tây lịch. Hai sử gia người Tạng là Buton và
Taranatha cho rằng: “Tịch Thiên là một vương tử xứ Saurastra, vùng Nam Ấn.
Đây là giai đoạn mà Phật giáo Đại thừa có sức ảnh hưởng rộng rãi ở Ấn Độ” (1).
Ông xuất gia tu học tại đại học tự viện Nalanda. Tác phẩm Nhập Bồ tát hạnh
(Sankrit: Bodhicaryāvatāra) trình bày giá trị, mục đích và phương cách thực
hành con đường Bồ tát. Đây là cẩm nang tu tập của tất cả các truyền thống
Phật giáo trên rặng Himalaya. Tới nay tác phẩm đã được dịch ra gần 30 ngôn
ngữ trên thế giới, riêng tại Việt Nam tác phẩm này cũng đã có bốn bản dịch
khác nhau của bốn dịch giả dịch theo những văn phong khác nhau.

Mở đầu tác phẩm, Tịch Thiên đề cập tới mẫu người lý tưởng trong cuộc đời, đó
là người có phẩm hạnh tròn đầy, biết khởi phát và nuôi dưỡng Bồ đề tâm. Đây
chính là dòng tâm khát ngưỡng đạt tới quả vị Phật và an trụ trong luân hồi để
làm lợi lạc chúng sinh, cho tới khi tất thảy chúng sinh được cứu vớt khỏi bể khổ
khôn cùng. Tịch Thiên đã viết: “Hư không còn, chúng sinh còn, nguyện con an
trụ mãi để tận trừ thống khổ cho chúng sinh” (2). Bất kỳ một ai biết nuôi dưỡng
Bồ đề tâm, biết từ bỏ những vị kỷ cá nhân và sống vì lợi lạc của tha nhân thì
ngay khi ấy họ trở thành một vị Bồ tát.

Từ "vô ngã" tới "vị tha"
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-vo-nga-toi-vi-tha.html



Để giữ được lời nguyện Bồ đề tâm không bị thoái thất và để tăng trưởng cũng
như đưa lời nguyện vào trong thực tế, người thực hành phải không ngừng nuôi
dưỡng và làm tăng trưởng lời nguyện. Người thực hành phải biết suy tư, thiền
định về những lý do hợp lý của việc nuôi dưỡng và phát triển những tư tưởng lợi
tha, không chỉ dựa vào đức tin thuần túy, để cùng với đó không khởi phát những
nghi ngờ hay thất vọng khi đang thực hành lý tưởng này.

Có bốn lập luận chính về sự tồn tại và vận hành của vạn vật mà Tịch Thiên đưa
ra để từ đó minh chứng cho nguyện ước và thực hành Bồ đề tâm là vô cùng
quan trọng.

Thứ nhất, bởi vì hành động và mọi quyết định của con người đều xuất phát từ
các nhân và duyên cho nên việc cần thiết là phải thực hành nhẫn nại và từ bỏ
sân giận. Ông viết: “Tất cả mọi lỗi lầm và hành động xấu ác đều do nhân duyên

Từ "vô ngã" tới "vị tha"
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-vo-nga-toi-vi-tha.html



sinh, không có gì tự phát. Như vậy mọi sự vật đều sinh từ nhiều duyên và bất cứ
duyên nào cũng lệ thuộc duyên khác; ý thức được như vậy, ta không bị phiền
nhiễu.Vì tất cả hiện tượng đều chỉ là mộng huyễn. Khi nhận thấy, kẻ thù hay
thậm chí một người bạn, muốn hại ta, hãy nghĩ là duyên sinh và giữ tâm ý
thanh tịnh”(3).

Một người khởi tâm sân không có nghĩa là bản chất của người đó là sân hận,
một người khởi tâm tham dục, kiêu mạn, ghen tỵ nhưng không có nghĩa là bản
chất người đó là tham dục, kiêu mạn, ghen tỵ. Các phiền não đó khởi sinh đều
do những nhân và duyên cụ thể, khi các nhân và duyên đó hết thì các phiền não
cũng không còn. Bản chất của chúng là không bất biến, có thể được tận trừ và
không thực có.

Tịch Thiên cho rằng: “Không có tội lỗi nào bằng hận thù. Không có khổ hạnh
nào bằng sự kiên nhẫn; Sự giận dữ là khí giới giết hại những tái sinh thù thắng
của bạn.”(4) Lối sống làm tổn hại tới tha nhân là vô cùng thiếu trách nhiệm
nhưng những người đang làm tổn hại người khác chính họ lại đang bị chi phối
bởi sân giận và các cảm xúc tiêu cực.

Thứ hai, Tịch Thiên đã đưa ra lập luận phủ định sự tồn tại thực sự của “một
thân xác tôi”, để theo ông không phải để làm “thỏa mãn trí tò mò của con
người” mà để buông bỏ bớt những tư tưởng ích kỷ coi trọng bản thân và biết
phát khởi những tư tưởng lợi tha.

Tịch Thiên cho rằng sự tự kiêu và hấp dẫn này là do “chúng ta lãng quên bản
chất và các đặc điểm thực sự của thân mình và thân người.” Hơn thế nữa, người

Từ "vô ngã" tới "vị tha"
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-vo-nga-toi-vi-tha.html



phàm phu thường cảm thấy luyến ái thân của mình và thái độ này dẫn tới các
hành vi ích kỷ. Theo Tịch Thiên, nếu chúng ta hiểu rõ ràng thân của mình thực
sự là gì, chúng ta sẽ có những thái độ và hành động tương xứng với sự hiểu biết
đó. Nếu thân được cho là một thực thể vật lý có hình tướng cụ thể thì một thân
đó không tồn tại mãi trong toàn bộ cuộc đời bởi vì dáng vẻ, hình tướng của thân
thay đổi từ thời trẻ và tuổi già. Nói cách khác, thân gồm có nhiều bộ phận khác
nhau như đầu, tay chân và các bộ phận khác. Nói chung khi nghĩ về thân, con
người thường thấy thân mình là một thực thể đơn lẻ, tách rời, có thể xúc chạm
được.

“Thân không phải là bàn chân, bắp chân, đùi. Cũng không phải là hông, bụng,
lưng, ngực hoặc cánh tay. Nó không phải là bàn tay, thân mình, hoặc nách,
cũng không phải vai. Thân cũng không phải là cổ, hoặc đầu. Vậy, ở đây cái gì là
thân?”

Tịch Thiên cho rằng, thân không thể đồng nhất với các bộ phận của mình.

“Thân cũng không ở bên trong, cũng không ở bên ngoài. Làm thế nào thân có
thể ở trong hai bàn tay và hai chi khác. Thân thì không cách biệt với hai bàn tay
và các thứ. Vậy, làm thế nào nó có thể tìm thấy được? Như vậy, thân không
hiện hữu. Tuy nhiên, bởi vì vô trí, có cảm tưởng thân liên quan tới hai bàn tay và
các thứ, bởi vì hình thể chuyên biệt của chúng, cũng như có cảm tưởng có một
cá nhân khi thấy một cái trụ.”

Mặc dù thân không có bản chất cố hữu nào nhưng nó lại là phương tiện trợ giúp
sự thực hành tâm linh và trợ giúp chúng sinh; thân người vô cùng quý giá để
thực hành Bồ đề tâm. Thân người có nhiều khả năng nhất để đạt đến quả vị
Phật. Ngay của một kẻ sơ cơ trong thân người cũng có thể tu tập để dần đạt tới
giải thoát, giác ngộ. So với loài vật, chúng không thể tư duy, không thể có điều
kiện để thực hành các tư tưởng lợi tha, nuôi dưỡng Bồ đề tâm. Bởi vậy, mỗi
người không được lơ là, bất cẩn và lười biếng trong việc thực hành, phải biết giữ
gìn thân người một cách nghiêm cẩn để nó giữ vai trò làm lợi lạc tha nhân.

Nếu thân của mình là trân quý, hy hữu và mang lại những năng lực để giải
thoát, giác ngộ thì thân người của bất kỳ ai khác cũng đáng trân quý, hy hữu và
mang lại các năng lực giải thoát cho họ tương tự. Tịch Thiên đưa ra một hình
ảnh rất thú vị về việc cần biết sử dụng đúng thân người như sau: Giống như một
người đi buôn đi đến một đảo châu báu, mà thay mang về những đá quý lại chỉ
dùng thời gian mà ca hát múa nhảy…, lại còn mắc nợ những bạn hàng khác một
món tiền lớn. Còn gì điên khùng hơn khi cuối cùng phải trở về tay không? Vậy,
bây giờ bạn có thể thu nhặt những châu báu giải thoát và toàn tri. Không gì mù
quáng hơn, ngu ngốc hơn nếu không lấy những châu báu ấy, mà lại tạo nhân

Từ "vô ngã" tới "vị tha"
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-vo-nga-toi-vi-tha.html



duyên để đi xuống các đọa xứ. Và một khi không còn duy trì được thân tứ đại thì
hành động lợi lạc cuối cùng mà con người có thể làm theo Tịch Thiên là biến nó
trở thành thực phẩm cho các loài động vật.

Thứ ba, Tịch Thiên đã đưa ra những lập luận về vô ngã hay sự không tồn tại
thực sự của một “cái tôi”, từ đó dẫn tới các tư tưởng vị tha. Ông viết: “Phải trừ
khổ cho người như trừ khổ cho tôi. Phải giúp đỡ người khác vì họ cũng như tôi,
đều cùng là chúng sinh. Tôi và người giống nhau, đều mưu cầu hạnh phúc. Vậy
có gì khác biệt, khi đều tìm hạnh phúc? Tôi và người giống nhau, đều sợ nguy,
sợ khổ. Vậy vì lý do nào, khiến tôi chỉ cứu tôi mà không cứu người khác?”(5).

Bản thân mỗi cá nhân và tất thảy mọi người trên thế gian dù giàu hay nghèo,
sang hay hèn, nam hay nữ hay ở bất kỳ địa vị nào đều có sự tương đồng căn
bản và không thể chối cãi, đó là cùng chịu những nỗi khổ chung của luân hồi,
của sinh-lão-bệnh-tử và bất kỳ ai cũng đều khao khát được tự do, hạnh phúc, an
bình, chẳng ai muốn khổ đau.

Một số ý kiến đối lập cho rằng vậy nếu một người chỉ chăm chăm làm lợi ích cho
bằng hữu, gia đình, đệ tử hay bất kỳ ai mà mình có quan hệ, vậy họ có đang
lãng quên bản thân mình không? Họ có đang bỏ qua một con người mà chính họ
đang có mối quan hệ căn bản, gần gũi và cũng đang cần được trợ giúp để vượt
thoát khỏi khổ đau chăng?

Về điểm này Tịch Thiên viết như sau: “Đừng nói: “Không cứu người vì nỗi khổ
của họ không liên quan đến tôi. Tại sao tôi bảo vệ và che chở cho họ? Cũng vậy,
nỗi đau khổ của thân thể kiếp sau sẽ không hành hạ tôi nếu kiếp này tôi tu. Nếu
bảo rằng: “Kiếp sau thân tôi vẫn là tôi. Điều ấy e không đúng vì thân lúc chết đi
không phải thân tái sinh! Bảo rằng: “Kẻ nào đau thì họ phải tự chữa. Vậy khi
chân bị đau, tay không can hệ gì. Sao tay phải xoa chân? Bảo: “Điều vừa biện
minh mặc dù phi lý thật song bởi vì chấp ngã nên nó được sinh ra. Nhưng những
gì phi lý dù của ta hay người, phải cực lực trừ bỏ”(6).

Từ "vô ngã" tới "vị tha"
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-vo-nga-toi-vi-tha.html



Tịch Thiên đã luận giải về sự không tồn tại thực có của một cái tôi nhằm giúp
mỗi người sống vị tha hơn và xác quyết từ bi tâm là mục đích tối thượng của sự
tồn tại của mỗi người trên cuộc đời. Một người khi biết nhìn bản thân mình trong
mối liên hệ với môi trường, con người xung quanh, với quá khứ, hiện tại và
tương lai và phát khởi dòng tâm Bồ đề làm lợi ích chúng sinh một cách tối đa,
thì cũng chính là lúc họ đang làm lợi ích nhất cho chính bản thân mình, phát
huy được những năng lực, phẩm tính cao quý nhất trong thân tâm mình để sống
một cuộc đời có ý nghĩa nhất. “Theo bất cứ cách nào, chấp thủ vào ‘tôi’, đó là
một nguyên nhân của đau khổ, do thiếu trí tuệ về Ngã. Nếu đây là kết quả
không thể tránh được của chấp ngã, thiền định trên tính vô ngã là điều tốt
nhất”(7). Luận điểm này xuất phát và tương đồng với tất cả quan điểm truyền
thống Phật giáo về vô ngã giúp khởi sinh từ bi và Bồ đề tâm.

Lập luận thứ tư của Tịch Thiên xuất phát từ tư tưởng về bản chất như huyễn
của vạn pháp - một trong những tư tưởng thâm sâu nhất trong giáo lý Phật
giáo. Tịch Thiên lập luận rằng, nếu một thứ gì đó có tự tính độc lập thì có nghĩa
rằng bản chất của nó là độc lập với bất kỳ mối liên hệ nào với các sự vật khác.
Nhưng không có một sự vật nào có thể có một tự tính như vậy cả bởi nếu thế thì
nó phải hằng thường, bất biến và độc lập. Thực sự mọi thứ khởi hiện trước tâm
chúng ta, chúng không ngừng biến dịch, tồn tại phụ thuộc vào các nhân và
duyên, nên chúng ta không thể nói hay suy nghĩ bất kỳ điều gì ngoại trừ mối
liên hệ với sự vật khác. Mọi sự vật hiện tượng về bản chất đều là mộng huyễn,

Từ "vô ngã" tới "vị tha"
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-vo-nga-toi-vi-tha.html



không có bản chất cố hữu và bởi vậy sẽ thật vô nghĩa nếu cứ theo đuổi, bám
chấp lấy những thứ tồn tại không có thật.

Tịch Thiên cho rằng nếu cứ mãi chấp thủ vào sắc tướng hay hình dáng của hiện
hữu bên ngoài thì thực sự là nguồn gốc của đau khổ, làm sinh khởi sân hận,
tham muốn và vô số phiền não khác. Ông viết: “Khi tất cả các hiện tượng đều
rỗng không, không có hiện hữu tự tính, cái gì có thể được và cái gì có thể mất?
Ai sẽ được vinh danh hoặc sẽ bị khinh miệt bởi ai? Từ nơi nào hạnh phúc hoặc
đau khổ đến? Cái gì là vui và cái gì là buồn? Khi điều tra về bản chất tối hậu của
nó, cái gì đang khát ái và cái đó đang khát ái về cái gì?”(8). Như thế mọi thứ mà
con người từ bao đời nay khát khao, theo đuổi, từ công danh, sự nghiệp, quyền
lực, tài vật…về bản chất đều không có thực, chúng không tồn tại mãi mãi và
không có bản chất cố hữu.

Một khi đã thấu hiểu được bản chất không thật có này của thế giới, sẽ dẫn tới
tận trừ được những bám chấp và khổ đau trong tâm. Trí tuệ về bản chất Tính
không hay sự huyễn ảo của vạn pháp là một trong những thuộc tính quan trọng
của Bồ đề tâm. Khi ấy bản chất của Bồ đề tâm sẽ thực sự hiển diện một cách
đầy đủ và viên tròn trong dòng tâm của mỗi người.

Tác phẩm "Nhập Bồ tát hạnh" trình bày có hệ thống về phương cách thực hành
con đường Bồ tát, qua đó luận giải chi tiết và sống động những vấn đề căn bản
của Phật giáo như Bồ đề tâm, Vô ngã, Tính không. Đặc biệt những luận giải về
tính không thật có của cái tôi, của vạn pháp và của các loại phiền não hình
thành nên lý tưởng sống vị tha của mỗi cá nhân và cộng đồng xã hội. Những
luận giải về tận trừ bất an, sân hận, cách thức nuôi dưỡng từ tâm, tình thương,
lòng bi mẫn vẫn có sức lay động tâm trí nhiều thế hệ các học giả, hành giả tới
tận ngày nay.

Tác giả: Trần Nam Cường Tạp chí Nghiên cứu Phật học - Số tháng 9/2018

--------------------------

CHÚ THÍCH: 1. Stanford Encyclopedia of Philosophy, Santideva, ed. Charles
Goodman, 2016, p.01. 2. Śāntideva, A Guide to the Bodhisattva Way of Life
(Bodhicaryāvatāra), trans. Vesna A. Wallace and B. Alan Wallace, Snow Lion,
1997, p.15. 3. Sđd, p.22. 4. Sđd, p.53. 5. Sđd, p.55. 6. Śāntideva, Nhập hạnh
Bồ-tát (Bodhicaryāvatāra), Nguyên Hiển dịch, NXB Tôn giáo, 2007, tr.46. 7.
Thích Nguyên Hiệp, Những khía cạnh đạo đức trong Nhập Bồ-đề hành luận của
Tịch Thiên, Nguyệt san Giác ngộ, 20/05/2013, tr.09. 8. Śāntideva, Nhập hạnh
Bồ-tát (Bodhicaryāvatāra), Nguyên Hiển dịch, NXB Tôn giáo, 2007, tr.52.

Từ "vô ngã" tới "vị tha"
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-vo-nga-toi-vi-tha.html


