
Tương tác hàng nghìn năm giữa Đạo giáo và
Phật giáo

ISSN: 2734-9195   18:21 24/04/2023

Ngoài những cuộc thảo luận mang tính Hàn lâm về những khác biệt về giáo lý,
các thực hành tôn giáo của Trung Hoa, chắc chắn đã bị ảnh hưởng bởi sự tương
tác giữa Phật giáo và Đạo giáo.

Tác giả: Samantha Li Việt dịch: Thích Vân Phong Nguồn: Buddhistdoor
Global

Lịch sử Trung Hoa đã có hàng nghìn năm đối thoại giữa Đạo giáo và Phật giáo,
mỗi tôn giáo vừa có sự phát triển tiếp biến, vừa có sự cạnh tranh mức độ ảnh
hưởng đến xã hội.

Sự tương tác giữa Phật giáo và Đạo giáo được tán dương như một dấu ấn độc
đáo của lịch sử tôn giáo và triết học của Trung Hoa.

Mỗi truyền thống đều có những tác động và ảnh hưởng đến truyền thống, đến
xã hội, sự tương tác này đã tồn tại hơn hai thiên niên kỷ.

Đạo giáo là một trong số ít truyền thống tín ngưỡng “bản địa” lớn của Trung
Hoa, nên ở đây tôi hy vọng khám phá bối cảnh lịch sử của sự tương tác này và
chính xác những khái niệm triết học và các dòng tư tưởng, lập luận đã được trao
đổi và đồng bộ hóa.

Bối cảnh lịch sử

Từ góc nhìn phương pháp phê phán lịch sử, Đạo giáo có thể truy tìm những cốt
lõi của nó từ triều đại nhà Chu (1050–221 TCN). Thậm chí nó còn sở hữu những
khía cạnh dân gian, có thể bắt nguồn từ thời tiền sử Trung Hoa, khi các vị pháp
sư am hiểu về thần thoại và họ khai thác sức mạnh tâm linh của tổ tiên và vũ
trụ, năng lượng tự nhiên để hiểu số phận và dự đoán tương lai.

Lão Tử (老子 , 571 TCN - 471 TCN), một nhân vật chính yếu trong triết học Trung
Quốc, người sáng lập bán huyền thoại, vị Khai tổ của Đạo giáo, là người cùng
thời với Khổng Phu Tử (孔夫子 , 551 TCN–479 TCN), triết gia và chính trị gia

Tương tác hàng nghìn năm giữa Đạo giáo và Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tuong-tac-hang-nghin-nam-giua-dao-giao-va-phat-giao.html



người Trung Hoa, sinh sống vào thời Xuân Thu.

Văn bản cốt lõi, Đạo Đức Kinh (道德經 ) là quyển sách được biên soạn vào thế kỷ
thứ ba trước công nguyên và các phiên bản cổ nhất còn tồn tại, The Guodian
Laozi được khai quật tại Kinh Môn, tỉnh Hồ Bắc Trung Quốc vào năm 1993, và
bản thảo Đạo Đức Kinh (道德經 ) được khai quật tại Mã Vương Đôi, huyện Trường
Sa, tỉnh Hồ Nam, Trung Quốc vào năm 1973, có niên đại tương ứng vào khoảng
300 BCE và thế kỷ thứ hai trước công nguyên.

Sau triều đại nhà Hán (202 TCN–9 CE, 25–220 CE), vào đầu công nguyên, những
người không chính thức đã tạo dựng đạo của Lão Tử (老子 ) nổi lên như một
phong trào triết học và tôn giáo (hoàn chỉnh với danh xưng “Đạo gia, 道家 ”). Nó
kết hợp những lời dạy của Kinh Dịch, Trường phái Tự nhiên học (Âm Dương gia,
阴阳家 ), và những lời dạy từ các văn bản kế thừa của Đạo Đức Kinh (道德經 ),
chẳng hạn như Trang Tử (莊子 ; 369—286 TCN), một triết gia và tác gia Đạo
giáo.

Trong khi đó, đạo Phật được thành lập khoảng 2.600 năm trước ở Ấn Độ và đến
triều đại nhà Hán, với một trong những nhà truyền giáo nước ngoài sớm nhất
chẳng hạn như An Thế Cao 安世高 , Parthian An Shigao (fl. c. 148–80 CE), một
nhà truyền giáo Phật giáo đầu tiên đến Trung Quốc, và là dịch giả sớm nhất
được biết đến của các văn bản Phật giáo Ấn Độ sang tiếng Trung Quốc.

Điều này có nghĩa là lần đầu tiên Đạo giáo và Phật giáo tương tác với nhau vào
cùng khoảng thời gian mà chúng đang nổi lên như những trung tâm thực hành
tôn giáo chính thức, khác biệt với các hệ thống tôn giáo dân gian hoặc thờ thần
linh, vong hồn có trước đó.

Sự phổ biến của đạo Phật trong triều đình và giới trí thức Trung Hoa tăng lên
nhanh chóng, nhưng một phần sức hấp dẫn của nó là do thói quen dịch thuật
thực tế của các nhà sư Trung Hoa và nước ngoài – nhiều thuật ngữ và từ vựng
của các tôn giáo được đánh đồng với nhau để làm rõ khái niệm. Thậm chí một
số còn nghĩ rằng Phật giáo là một biểu hiện phi Hán hóa của Đạo giáo.

Một ví dụ về các thuật ngữ Phật giáo được đánh đồng với Đạo giáo là chữ “Vô” (
無 , không thật có), có thể được dịch là “hư vô” (nothingness, 虛無 ), “không”
(emptiness, 空 ) hoặc “phi tồn tại” (non-being, 非存在 ). Các nhà giải thích và nhà
văn Phật giáo và Đạo giáo đã đánh đồng nó với “tính không” (Sanskrit:
shunyata, 空性 ), đề cập đến ý tưởng rằng mọi hiện tượng đều không có sự tồn
tại cố hữu, và có thể được dịch là “không” (emptiness, 空 ) hoặc "tính chất trống
rỗng” (voidness).

[caption id="attachment_16228" align="alignleft" width="550"]

Tương tác hàng nghìn năm giữa Đạo giáo và Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tuong-tac-hang-nghin-nam-giua-dao-giao-va-phat-giao.html



Các Mảnh Từ Guodian Laozi, Bản Sao được Biết đến Lâu đời Nhất Của Đạo đức Kinh
Các mảnh từ Guodian Laozi, bản sao được biết đến lâu đời nhất của Đạo đức
kinh (道德經 ). Nguồn: baike.baidu.com[/caption]

Qua nhiều thế kỷ, từ sự sụp đổ của nhà Hán cho đến triều đại nhà Tùy (581-
618), các phật tử Trung Hoa ngày càng có cảm giác rằng họ hoàn toàn không
có giáo lý đúng đắn, và ngay cả khi Đạo giáo ngày càng phát triển, nảy sinh
nhu cầu đi đến cội nguồn của giáo lý.

Sự "Triết học tách rời tương quan" (philosophical decoupling) này giữa Phật giáo
và Đạo giáo lên đến đỉnh điểm trong cách chuyến hành hương của những người
Trung Hoa đến Chiêm bái Ấn Độ vào triều đại nhà Đường (618-907). Những vị
hành hương chiêm bái gồm Cao tăng Đại Đường Trần Huyền Trang (陈玄奘
唐代高僧 , 602-664) và Tam tạng Pháp sư Nghĩa Tịnh (三藏法師義淨 , 635-713)
đã đến Ấn Độ để nghiên cứu Tam tạng thánh điển Phật giáo và mang ánh sáng
đạo mầu qua giáo lý Phật đà trở về Trung Hoa.

Giáo sư Phật học Đông Nam Á, Trưởng lão cư sĩ John R. McRae (1947–2011) lập
luận rằng, những vị cao tăng Trung Hoa hành hương chiêm bái xứ Phật Ấn Độ,
đã đóng một vai trò quan trọng trong việc tuyên dương Diệu pháp Như Lai,
hoằng dương Phật pháp ở Trung Hoa, và chuyến đi của các Ngài cũng góp phần
vào sự xuất hiện của một cuộc đối thoại thực sự giữa Phật giáo và Đạo giáo, với
tư cách là những tôn giáo riêng biệt với những học thuyết khác nhau (McRae
2003, 21–27).

Trong suốt chuyến hành hương chiêm bái xứ Phật huyền bí Ấn Độ, các vị cao
tăng thạc đức Trung Hoa đã cung thỉnh Tam tạng Thánh điển mang về Trung
Hoa và chia sẻ phật pháp, giáo lý và pháp môn thực hành đến với các Phật giáo
đồ và các tín đồ Đạo giáo.

Tam tạng Pháp sư Đường tăng Trần Huyền Trang từ Ấn Độ trở về đến quê nhà
Trung Hoa vào năm 645 sau Tây lịch và từ năm này cho đến khi từ giã trần
gian, Ngài chuyên chú dịch 75 tác phẩm ra thành 133 tập. Sau khi hội kiến
Hoàng đế Đường Thái Tông (唐太宗 , 599-649), Pháp sư ngụ tại ngôi già lam
Hoằng Phước Tự và chuẩn bị mọi việc để khởi sự dịch 600 quyển kinh Phạn văn
Ngài đã thỉnh về.

Dĩ nhiên, mục tiêu là để xã hội Trung Hoa ngày thêm hiểu được giáo lý và triết
học của Phật giáo. Cũng nhờ Đường tăng Trần Huyền Trang, bây giờ chúng ta
có thể hiểu lịch sử của nền văn minh dọc theo con đường tơ lụa vào thời điểm
đó bởi vì Ngài đã ghi lại hành trình của Ngài “Đại Đường Tây Vực Ký-大唐西域記
”. Tam tạng Pháp sư Nghĩa Tịnh đã viết nhiều sách về truyền thống, văn hóa,

Tương tác hàng nghìn năm giữa Đạo giáo và Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tuong-tac-hang-nghin-nam-giua-dao-giao-va-phat-giao.html



văn minh và ngôn ngữ trong suốt hành trình 25 năm vân du đó đây hành
hương, chiêm bái tham học Phật pháp. Ngài cũng là người thực hiện một số bản
dịch của một số lượng lớn các kinh điển Phật giáo sang tiếng Hán. Trong cuộc
hành hương, chiêm bái nhị vị Pháp sư Huyền Trang, Nghĩa Tịnh nghiên cứu tiếng
Phạn từ tăng sĩ Phật giáo ngoại quốc mà các Ngài trên lộ trình du hóa.

Khái niệm Triết học

Phật giáo và Đạo giáo chia sẻ một số khái niệm với mối quan hệ triết học, mặc
dù nguồn gốc của chúng khác biệt. Cả hai truyền thống đều nhấn mạnh tầm
quan trọng của việc tu tập đạt quả vị giác ngộ, chứng Thánh quả, giải thoát tâm
linh. Tuy nhiên, vũ trụ học của chúng tương ứng và bản chất của sự giác ngộ
hay giải thoát có mục đích này là khác nhau.

Ví dụ, cả quan niệm về Đạo của Đạo gia và quan niệm về giáo pháp của đạo
Phật đều nhấn mạnh tầm quan trọng của việc nhận thức bản chất của thực tại
để đạt được giải thoát tâm linh. (Wright 1959, 36) Theo Chad Hansen, quan
điểm của Đạo gia về vũ trụ là một quá trình chuyển hóa được vận hành bởi Đạo,
Đạo của Tự nhiên, là nguyên tắc cơ bản làm bền tảng cho thực tại, và nguyên lý
trung tâm của Đạo giáo là là sống hài hòa với nó. (Hansen 2000, 105). Tương tự
như thế, Phật giáo nhấn mạnh tầm quan trọng của nhận thức chân lý của thực
tại để đạt được giải thoát tâm linh. Tuy nhiên, Phật giáo nhấn mạnh tầm quan
trọng của giáo lý Tứ Diệu Đế và Bát Chính Đạo, dẫn đến giác ngộ. (Bhikkhu
Bodhi 2010, 25–29)

Ngoài ra, trong Đạo giáo khái niệm vô vi (無為 ) và trong Phật giáo nói đến
Trung đạo (中道 ) là những khái niệm quan trọng liên kết Đạo giáo và Phật giáo.
Lão Tử và các tác giả Đạo giáo sau này đã định nghĩa vô vi (無為 ) là hành động
hài hòa với tiến trình tự nhiên của vũ trụ, không cần phấn đấu hay áp đặt, trong
khi Đức Phật dạy Trung đạo (中道 ) như một nguyên tắc cốt lõi. Trong khi Bát
Chính Đạo là một lược đồ độc đáo của Phật giáo, thì nguyên tắc Trung đạo (中道
) nhằm tránh những quan điểm và hành động cực đoan rất phù hợp với lý tưởng
sống không bị áp đặt. Cả Trung đạo và Vô vi ủng hộ điều độ trong hành động và
niềm tự tin đức tự chủ của mỗi người, hòa hợp lẫn nhau với một lối sống tự
nhiên phù hợp với thực tế hoặc quy luật của vũ trụ: Giáo pháp hay Đạo.
(Bhikkhu Bodhi 2010, 13)

Thực hành Tôn giáo

Ngoài những cuộc thảo luận mang tính Hàn lâm về những khác biệt về giáo lý,
các thực hành tôn giáo của Trung Hoa, chắc chắn đã bị ảnh hưởng bởi sự tương
tác giữa Phật giáo và Đạo giáo. Thậm chí ngày nay, nhiều người Trung Quốc

Tương tác hàng nghìn năm giữa Đạo giáo và Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tuong-tac-hang-nghin-nam-giua-dao-giao-va-phat-giao.html



theo “cả hai” Phật giáo và Đạo giáo, theo nghĩa là các hoạt động tôn giáo của
họ thường kết hợp các yếu tố của cả hai truyền thống. Về phương diện hiện
tượng học, các học giả và nhà nghiên cứu đã phát hiện ra rằng không dễ để xác
định nơi cái này kết thúc và cái kia bắt đầu.

Trong nhiều thế kỷ, các nhà triết học Đạo giáo đã kết hợp các thực hành Phật
giáo như thiền định, vào văn bản của triết học Đạo giáo. Tương tự như thế, các
triết gia Phật giáo đã được truyền cảm hứng từ các khái niệm của Đạo giáo như
tầm quan trọng của tự nhiên và sự thống nhất của các cực, tích hợp những ý
tưởng này vào trường phái triết học của riêng họ.

Thờ cúng vong linh là một trong những thực hành chính này và là một phần
không thể thiếu trong tôn giáo truyền thống của Trung Hoa. Người ta tin rằng
Tổ tiên có thể ảnh hưởng đến cuộc sống của con cháu họ, và họ thường được
tôn vinh bằng các nghi lễ và dâng cúng lễ vật.

Thờ cúng vong linh của Trung Hoa chịu ảnh hưởng của cả Phật giáo và Đạo
giáo. Người ta khẳng định rằng, Đạo giáo nhấn mạnh thế giới tự nhiên và mối
liên hệ giữa người sống và người chết, trong khi Phật giáo nhấn mạnh nhân quả
nghiệp báo và ý tưởng rằng, hành động trong cuộc sống này có thể dẫn đến
hậu quả trong cuộc sống tương lai. (Teiser 1988, 3–25) Phương tiện thiện xảo
của Phật giáo là dùng thế giới quan của tổ tiên, nhìn bề ngoài, trái ngược với
những ý tưởng cốt lõi của Phật giáo như tái sinh và Vô ngã (無我 , anattā), và hài
hòa nó để Phật giáo vẫn phù hợp với các tín đồ Trung Hoa thừa kế nhu cầu tinh
thần.

Sự tương tác giữa Phật giáo và Đạo giáo ở Trung Hoa có thể là ví vụ nổi tiếng
nhất về sự phát triển tôn giáo của Trung Hoa, 1 trong 4 nền văn minh cổ nhất
của thế giới.

Nổi tiếng là khó phân loại đối với các nhà triết học và sử gia tôn giáo được đào
tạo ở phương Tây, với các thời kỳ khác nhau được gọi bằng nhiều cách khác
nhau là "chủ nghĩa dung hợp" (syncretism), “chủ nghĩa bài ngoại” (exclusivism)
và các mức độ đa nguyên khác nhau. Điều rõ ràng đây là những khái niệm riêng
biệt cạnh tranh để giành ảnh hưởng và dẫn đến những ý tưởng và thực hành
mới, cuối cùng làm phong phú thêm cả hai tôn giáo.

Chính sự ảnh hưởng lẫn nhau hay “giao thoa với nhau” này có thể đã để lại một
di sản quan trọng hơn đối với tôn giáo Trung Hoa ngày nay so với Phật giáo hay
Đạo giáo có thể đã có dung hợp.

Tác giả: Samantha Li Việt dịch: Thích Vân Phong Nguồn: Buddhistdoor
Global

Tương tác hàng nghìn năm giữa Đạo giáo và Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/tuong-tac-hang-nghin-nam-giua-dao-giao-va-phat-giao.html


