
Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy
Thức Học

ISSN: 2734-9195   21:09 06/02/2023

Tác giả: Khánh Hoàng Plano

Lời  tác giả:

Bài viết mang nặng tính học thuật, lý thuyết, tổng hợp, cảm nhận, suy
luận chủ quan (dựa trên một số kinh Luận Phật đạo như Du Già Sư Địa
Luận, Duy Thức Tam Thập Tụng, kinh Thủ Lăng Nghiêm..) nên chỉ có
tính cách dùng để tham khảo. Mong được các bậc cao minh bổ chính
và chỉ giáo thêm.  Xin chân thành cảm tạ.

Đã có rất nhiều tài liệu đề cập về Thiền bao gồm Thiền Định, Thiền Chỉ, Thiền
Quán, Thiền Tọa, Thiền Hành, Thiền Phàm Phu, Thiền Ngoại Đạo, Thiền Tiểu
Thừa, Thiền Trung Thừa, Thiền Đại Thừa, Thiền Tối Thượng Thừa...Tất cả đều là
những sắc thái, tướng trạng, hiện tượng và tác động từ tâm thức chúng ta trong
ý hướng tu tập trên đường giải thoát, giác ngộ Phật đạo.  Sự giác ngộ giải thoát
nơi Phật Đạo, tuy nhiên, lại quá phong phú, đa diện với sắc thái tâm thức rất
sâu xa vi tế nên dù Phật tính vẫn sẵn đủ nơi tất cả các loài chúng sinh trong
tam giới (Dục Giới, Sắc Giới, Vô Sắc Giới) mà chúng sanh do nghiệp lực sâu dày
nên chẳng hề hay biết. Nghiệp lực sâu dày này được hình thành, sinh tạo từ nơi
các thức chấp ngã, chấp cảnh mà sinh ra phiền não chủng tử tập khí; rồi chủng
tử tập khí được tồn trữ lâu dài cũng ở ngay nơi nguồn căn của thức theo vô
lượng kiếp sống quá khứ. Bài viết này chỉ nhằm sáng tỏ thêm vài nét sơ quát,
cơ bản về một số con đường tu tập về Thiền Định trong Tam Giới theo Phật đạo
qua Duy Thức Học.

Tâm thức con người được  Duy Thức Học phân định ra 8 thức Tâm Vương. Đó là
A Lại Da thức (còn gọi là Tâm), Mạt Na thức (còn gọi là Ý hoặc Ý Căn ), Ý thức
(còn gọi là Thức), Nhãn thức, Nhĩ thức, Tỷ thức, Thiệt thức, Thân thức (gọi chung
là Tiền Ngũ Thức). Trong đó,  A Lại Da thức (Tâm) có công năng chính là tích tập
chủng tử tập khí, Mạt Na thức (Ý) có công năng chính là tư lương chấp ngã, 6
thức còn lại (gọi tên chung là Tiền Lục Thức) có công năng chính là phân biệt

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



cảnh trần (liễu cảnh).

Trong 8 thức Tâm Vương, thức quan trọng và gần gũi nhất trong sinh hoạt đời
sống thế gian và cả trong các giai đoạn sơ khởi, bước đầu tu tập cuộc sống xuất
thế gian chính là Ý thức (Thức, còn gọi là Đệ Lục Thức hay là Thức Thứ Sáu). Lý
do là Ý thức hiện diện hầu như thường xuyên, chỉ vắng mặt trong 5 trường hợp
là nơi cõi trời Vô Tưởng, hai Định Vô Tâm (Vô Tưởng Định, Diệt Tận Định), thùy
miên (ngũ say), và muộn tuyệt (chết giấc).

"Ý thức thường hiện khởi            (Ý thức thường hiện khởi

Trừ sanh Vô Tưởng thiên              Ngoại trừ sinh nơi trời Vô Tưởng

Cập Vô Tâm nhị định                      Cùng hai Định Không Tâm

Thùy miên dữ muộn tuyệt"           Ngủ say cùng chết giấc)

Lý do kế tiếp là Ý thức chính là nơi tiếp nhận đầy đủ nhất các nguồn công năng
phân biệt chấp ngã, chấp pháp từ Mạt Na thức và A Lại Da thức; và Ý thức cũng
chính là nơi vừa phân bố, vừa qui kết các năng lực phân biệt, chấp mắc cảnh
trần nơi Tiền Ngũ Thức. Do đây, Ý thức được phân biệt có 2 loại là "Độc Đầu Ý
thức" (Ý thức hoạt động riêng biệt, không chung cùng với Tiền Ngũ Thức) và
"Ngũ Câu Ý thức" (Ý thức hoạt động chung cùng với Tiền Ngũ Thức). Trong khi
Mạt Na thức (Ý) chỉ có công năng chấp ngã, Tiền Ngũ Thức chỉ có công năng
liễu cảnh, Ý thức lại gộp chung có cả hai công năng này nên Ý thức vừa có công
năng tư duy phân biệt liễu cảnh (của Tiền Ngũ Thức ) và vừa có công năng tư 
lương phân biệt chấp ngã (của Mạt Na thức). Do Ý thức có phạm vi, mức độ hoạt
động tư duy về chấp ngã và liễu cảnh vô cùng mạnh mẽ và rộng rãi như thế
nên nó cũng được xem là khởi điểm rất quan trọng cho công phu tu tập của tất
cả các pháp môn của đạo Phật (trong đó có công phu Thiền Định của Phật đạo)
và của tất cả tôn giáo khác cũng như cho sự tinh luyện, thăng tiến ở tất cả các
ngành nghề sinh hoạt thông thường nơi đời sống tục đế trên thế giới hiện nay.
Vì thế trong bát thức Tâm Vương, bước đầu tu tập Thiền và Định luôn liên hệ
mật thiết với Ý thức. Mối liên hệ giữa Ý thức cùng các thức khác và Thiền Định
ra sao, chúng được diễn biến như thế nào trong tiến trình tu tập thiền định nơi
ba cõi (Dục Giới, Sắc Giới, và Vô Sắc Giới)?

1. Thiền Dục Giới:

Điều cần được xác nhận trước tiên là chúng ta đang sống và sinh hoạt trong
Dục Giới. Đây là cõi giới thấp nhất trong ba cõi giới (Dục Giới, Sắc Giới, và Vô
Sắc Giới) theo đạo Phật. Cõi Dục có 6 loài từ thấp đến cao là: Địa ngục, Ngạ quỉ,
Súc sinh, A Tu La, Người, và Trời. Cõi này còn được gọi tên là "Ngũ thú tạp cư

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



địa" (Cõi có 5 loài cư trú hỗn tạp, 5 loài này chính là 6 loài vừa kể mà không có
A Tu La vì A Tu La có mặt trong khắp 5 loài đó).

Chúng sinh ở cõi Dục chỉ dùng đoạn thực (nhai nghiền, tiêu hóa thức ăn từ 4 đại
nơi trần cảnh) để nuôi thân tâm. Để duy trì, tiếp nối nòi giống, chúng sinh cõi
này có 4 cách sinh (“tứ sinh”, 4 chủng nghiệp sinh khởi của các loài hữu tình) là
noãn sinh (sinh qua trứng như loài chim, gà, vịt, rắn... ), thai sinh (sinh qua thai
như loài người, trâu, bò, chó, mèo...), thấp sinh (sinh nơi ẩm ướt như các loài
nấm mốc...), và hóa sinh (sinh qua biến hóa như  trứng bướm hóa sâu bướm rồi
sâu hóa nhộng rồi biến thành bướm, hoặc như cung quăng biến thành muỗi...).

Loài người cõi Dục có đủ 5 thọ (cảm thọ, cảm giác), kể theo thứ tự từ nặng đến
nhẹ là : Ưu thọ, Khổ thọ, Hỷ thọ, Lạc thọ và Xả thọ. Tùy theo phước đức- tội báo
(thiện nghiệp- ác nghiệp), tâm loài người phàm phu ở cõi Dục thường bị dính
mắc nhiều nhất với Ưu thọ, sau đó là Khổ thọ, rồi Hỷ thọ, mà ít khi có Lạc thọ,
hiếm khi có Xả thọ.

Ưu thọ là thọ cơ bản nhất trong 5 thọ, bao gồm các cảm giác, cảm nhận, cảm
xúc…sinh khởi qua các nổi niềm ưu tư, lo lắng, bất an về bản thân, cuộc sống,
sức khỏe, tình cảm, tài sản... của mình, và của gia đình, người thân, người quen,
bạn bè mình.

Khổ thọ bao gồm các cảm giác, cảm nhận, cảm xúc…sinh khởi qua các nổi niềm
bức xúc, không được vừa ý về các sự việc vừa nêu trên và vừa về chính bản
chất của ưu thọ đã từng trải qua.

Hỷ thọ bao gồm các cảm giác, cảm nhận, cảm xúc…sinh khởi qua các nổi niềm
mừng vui do được vừa ý về các sự việc vừa nêu trên. Hỷ thọ ở cõi Dục có ý
nghĩa thường gắn liền và nghiêng về những thọ hưởng vật chất thô tháo nơi
nhục thân cùng cảnh trần.

Lạc thọ bao gồm các cảm giác, cảm nhận, cảm xúc…sinh khởi qua các nổi niềm
an vui, sung sướng do được toại ý về các sự việc vừa nêu trên. Lạc thọ ở cõi Dục
có ý nghĩa nghiêng về những cảm nhận nội tâm nên sâu sắc, vi tế hơn so với Hỷ
thọ.

Xả thọ bao gồm cảm giác nhẹ nhàng khinh an sau khi buông bỏ được các cảm
thọ nêu trên.

Loài người cõi Dục có thân thể nặng nề, thô phù, trọng trược do chỉ dùng đoạn
thực (cách ăn do nhai nghiền, tiêu hóa thức ăn) để nuôi nấng thân tâm sinh
trưởng cùng phát triển.

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



Tâm loài người phàm phu ở cõi Dục dễ bị ô nhiễm theo tham dục và ái dục.
Tham dục bao gồm các ham muốn sở hữu những sự vật trần cảnh bên ngoài
(như tài sản, nhà cửa, ruộng vườn…) và cả các ham muốn thuộc về tâm thức
bên trong (như hạnh phúc gia đình- xã hội, cha mẹ, anh chị em, vợ con, bạn bè,
thân hữu)...Ái dục là các ham muốn các sự vật vừa kể trên rồi lại chấp trước
mong muốn chúng luôn được thường hằng với ta, bên ta, trong đời sống ta,
không được rời xa ta...Do đây, nên tên gọi cõi này là Dục Giới. Theo Duy Thức
Học, chính do nơi Dục mà cõi này có ra 2 cảm thọ quan trọng là thọ Ưu (Dục
dẫn Ưu) và thọ Hỷ (Dục dẫn Hỷ). Từ đó lại kết thành nền tảng phát sinh 2 Căn
Bản Phiền Não tối ư quan trọng là Sân (Ưu sinh Sân) và Tham (Hỷ sinh Tham).

Tap Chi Nghien Cuu Phat Hoc So Thang 11.2022 Y Nghia Va Bon Phan Cua Sa Mon Thich Tu 2

Ý thức của  phàm phu có đầy đủ 51 tâm sở xấu tốt lẫn lộn của Duy Thức Học.
Tâm sở chính là tướng trạng biểu hiện của tâm thức khi tâm thức bị ảnh hưởng
tác động bởi cảnh trần bên ngoài.  51 món tâm sở này bao gồm:

26 tâm sở Phiền Não (xấu ác) gồm: 6 Căn Bản Phiền Não (tham, sân, si, mạn,
nghi, và ác kiến) và 20 Tùy Phiền Não. 20 Tùy Phiền Não lại chia ra: 8 Đại Tùy
(trạo cử, hôn trầm, bất tín, giải đãi, phóng dật, thất niệm, tán loạn, bất chính
tri), 2 Trung Tùy (vô tàm, vô quí), và 10 Tiểu Tùy (phẩn, hận, phú, não, tật, xan,
cuống, xiễm, hại, kiêu).

11 tâm sở Thiện (tốt lành) gồm: tín, tàm, quí, vô tham, vô sân, vô si, cần (tinh
tấn), khinh an, bất phóng dật, hành xả (bố thí), bất hại.

Ngoài 37 tâm sở phân định rõ về thiện-ác nêu trên, còn có thêm 14 tâm sở khác
bao gồm: 4 tâm sở Bất Định (hối, miên, tầm, tư) và 5 tâm sở Biệt Cảnh (dục,
thắng giải, niệm, định, tuệ);  9 tâm sở này chưa có phân biệt, xác định rõ về
thiện hay ác; và sau cùng là 5 tâm sở Biến Hành (xúc, tác ý, thọ, tưởng, tư) có
tính cách rất nguyên sơ,  phổ biến ở mọi nơi và mọi lúc, rất bao quát nên phi
thiện phi ác.

Tất cả hay chỉ một phần 51 món tâm sở này được sinh khởi và xoay vần lẫn
nhau một cách liên tục không dừng nghỉ tạo nên các tướng trạng biểu hiện nơi
tâm thức thường ngày nơi cuộc sống của chúng ta.

Bát Thức Qui Củ Tụng (Tác giả: Tam Tạng Pháp Sư Huyền Trang (602-664), Dịch
giả: Hòa Thượng Thích Thắng Hoan(1928- Nay))  có hai bài tụng mô tả về tính
và tướng của Đệ Lục Ý thức:

(Bài 1)

"Tam tính tam lượng thông tam cảnh

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



Tam giới luân thời dị khả tri

Tương ưng tâm sở ngũ thập nhất

Thiện ác lâm thời biệt phối chi"

(Tạm dịch: Ba tính ba lượng thông ba cảnh

Ba cõi xoay vòng có thể dễ biết

Thuận hợp với năm mươi mốt tâm sở

Đến khi gặp thiện ác liền riêng ra)

(Bài 2)

"Tính, giới , thọ tam hằng chuyển dịch

Căn, Tùy, Tín đẳng tổng tương liên

Động thân, phát ngữ, độc vi tối

Dẫn, mãn, năng chiêu nghiệp lực khiên"

(Tạm dịch: "Tính, cõi, thọ cả ba thường lưu chuyển

Phiền não và các thiện tâm sở đều liên hệ nhau

Cử chỉ nơi thân, lời nói đều từ nơi Ý thức tối hậu

Dẫn- mãn- năng chiêu nghiệp lực cũng từ nơi Ý thức)

Đạo Phật minh định phàm phu Dục Giới nếu qui y Tam Bảo (Phật, Pháp, Tăng)
và giử gìn Ngũ Giới (không sát sinh, không trộm cắp, không tà dâm, không nói
dối, không uống rượu) sẽ không còn bị đọa vào 3 đường dữ (Địa ngục, Ngạ quỉ,
Súc sinh). Nếu phàm phu tu Thập Thiện (10 điều thiện lành : không sát sinh,
không trộm cắp, không tà dâm, không nói dối, không nói hai chiều, không nói
lời ác, không nói lời phù phiếm, không có ý tham, không có ý sân, không có ý
si)  tất sẽ được sinh lên các cõi trời Dục Giới.

Các cõi trời cùng các quả vị tu chứng trong ba cõi đã được đề cập nơi các kinh
tạng Pali (Trung Bộ kinh, Tương Ưng Bộ kinh, kinh Bát Thành, kinh Tăng Chi, Nhị
Khóa Hiệp Giải, Thắng Pháp Tập Yếu Luận,...), kinh Đại Thừa (như kinh Lăng Già,
kinh Thủ Lăng Nghiêm, kinh Kim Cang, ...), và cả Luận Đại Thừa (như Du Già Sư
Địa Luận …).

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



Trời Dục Giới được phân định có 6 cõi từ thấp lên cao là trời Tứ Thiên Vương
(còn gọi là Chuyển Luân Vương), trời Đao Lợi (còn gọi là trời Tam Thập Tam vì
có 33 tầng trời, mà cao nhất là trời Đế Thích), trời Dạ Ma (còn gọi là trời Thiện
Phần hay trời Thời Phân), trời Đâu Suất (còn gọi là trời Tri Túc), trời Hóa Lạc, và
trời Tha Hóa Tự Tại. Tầng trời cao nhất của Dục Giới (trời Tha Hóa Tự Tại) là nơi
ngự trị của vua Ma Ba Tuần.

Kinh Thủ Lăng Nghiêm khai thị về các cảnh trời Dục Giới như sau:

“Anan, các người thế gian chẳng cầu cái thường trụ, chưa thể lìa bỏ được thê
thiếp, ân ái, nhưng tâm không buông lung trong tà dâm. Do lắng trong sinh ra
sáng suốt, sau khi mạng chung, gần với mặt trời, mặt trăng. Hạng như vậy gọi
là Tứ Thiên Vương Thiên.

Đối với vợ nhà, dâm ái ít ỏi, trong khi tịnh cư chưa được toàn vẹn mùi vị. Sau khi
mạng chung, vượt sức sáng của mặt trời, mặt trăng, ở trên đỉnh của nhân gian.
Một hạng như vậy, gọi là Đao Lợi Thiên (Tam Thập Tam Thiên).

Gặp cảnh dục tạm theo, qua rồi không nghĩ nhớ, ở trong cõi nhân gian động ít
tĩnh nhiều. Sau khi mạng chung, an trụ sáng rỡ ở trong hư không. Ánh sáng mặt
trời, mặt trăng soi chiếu chẳng bằng. Các người ấy tự có ánh sáng. Một hạng
như vậy, gọi là Tu Diệm Ma Thiên (Thời Phân).

Luôn luôn yên tĩnh, nhưng khi có cảm xúc đến, chưa thể nghịch hẳn. Sau khi
mạng chung, bay lên cõi tinh vi, không giao tiếp với các cảnh nhân-thiên cõi
dưới cho đến thời kiếp hoại, tam tai cũng không đến được. Một hạng như vậy
gọi là Đâu Suất Đà Thiên (Tri Túc).

Chính mình không có lòng dâm, đáp ứng với người mà hành sự, trong lúc phô
diễn vô vị như sáp. Sau khi mạng chung, sinh vượt vào cõi biến hóa. Một hạng
như vậy, gọi là Lạc Biến Hóa Thiên.

Không có tâm thế gian, chỉ đồng theo thế gian mà hành sự, trong khi làm việc
ấy, suốt thông siêu việt. Sau khi mạng chung, vượt trên tất cả cảnh biến hóa và
không biến hóa. Một hạng như vậy, gọi là Tha Hóa Tự Tại Thiên”.

Như thế, thiền định của phàm phu nơi Dục Giới ở bước đầu thường chú trọng
nhiều vào điều hòa và an tỉnh thân tâm. Điều hòa và an tỉnh thân như ngồi ngay
thẳng trong không gian yên lặng, hơi thở nhẹ nhàng … Điều hòa và an tỉnh tâm
như giử gìn tâm thức ở trạng thái thả lỏng, buông bỏ các Ưu thọ,  không còn âu
lo, tính toán, nghĩ ngợi lăng xăng theo tham dục và ái dục. Các điều này giúp
cho thân tâm có điều kiện dễ dàng tạm thời buông xả được các trần cấu mà
quen thuộc dần dà với sự an tỉnh nội tâm. Các thiền vị sơ đẳng này cũng giúp

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



khiến Ý thức giảm bớt lăng xăng theo trần cảnh, cũng giúp bớt đi phần nào các
Ưu thọ, Khổ thọ và giúp có thêm chút ít bóng dáng Hỷ thọ, Lạc thọ. Dù vậy, Ý
thức hầu như vẫn còn nguyên vẹn nên sau khi xả thiền, sức lực Ý thức chấp
vướng vào cảnh trần vẫn còn rất mạnh mẽ. Nhìn chung, phàm phu nơi Thiền
Dục Giới đã bắt đầu có niềm tin vượt lên, vượt qua các vui buồn nơi đời sống thế
tục để lên đường quay tìm về nơi cội nguồn tâm thức thanh tịnh, xa rời nhục
thân (Sắc uẩn) ô trược, lụy phiền. Do công phu tu tập này, hành giả sẽ không
còn bị trói buộc, chấp mắc, kết nghiệp nhiều vào nơi nhục thân nữa. Đây có thể
được tạm gọi là hành giả đã bắt đầu chập choạng, dò dẫm để có ra những bước
sơ khởi cơ bản trong tu tập Thiền Định. Tuy vậy,  tâm thức hành giả còn dễ bị
ảnh hưởng bởi những vọng tưởng lăng xăng, bất định cùng những cảm thọ bất
an, bất như ý. Vì thế có thể xem Thiền Dục Giới có 2 đặc điểm sau: (1) tâm thức
hành giả đã có ít nhiều nhàm chán về thân tứ đại nơi chính mình cùng những
cảnh trạng khổ-vui nơi Dục Giới, và (2) hành giả bắt đầu lay hoay tìm con đường
giải thoát ra khỏi Dục Giới, dù đã không còn bị nhiều vướng chấp, bám víu nơi
nhục thân tứ đại nhưng chưa thấy rõ con đường giải thoát tâm thức nên dù có
cố gắng dụng công thiền định  mà vẫn còn khó biết rõ, còn mù mờ về kết quả
tu tập.

Theo Duy Thức Học, phàm phu bắt đầu bước vào đường tu tập là còn ở địa vị Tư
Lương, nôm na là mới gom góp hành trang để lên đường, bước trên đường khởi
tu, nhưng hành giả chưa thực sự nắm bắt được tâm thức của chính mình, hai
bên (Năng và Sở, Chủ và Khách,Tâm Thức và  Cảnh Trần...) vẫn còn nguyên
vẹn, chưa được hàng phục và phá bỏ đi. Dù vậy, hành giả nay đã tin biết là cần
nên dụng công loại bỏ đi những hư giả mà quay về nơi đời sống chân thực trong
nội tâm. Duy Thức Học gọi tên giai đoạn này là "Khiển Hư Tồn Thực" (trách
mắng hư giả, giữ lại chân thực), giai đoạn đầu tiên trong tu tập Duy Thức Hạnh,
giai đoạn mong cầu trụ tính Duy Thức, với 4 câu kệ sau:

"Nãi chí vị khởi thức     (Tạm dịch: Đến lúc chưa khởi rõ thức

Cầu trụ Duy Thức tính                    Mong trụ tính Duy Thức

Ư nhị thủ tùy miên                           Mà hai thủ còn ngủ ngầm

Du vị năng phục diệt"                      Do chưa được hàng phục hết).

2. Thiền Sắc Giới:

Sắc Giới là cảnh giới thuộc về Sắc.  Chữ "Sắc" ở đây có thể được cảm nhận là
không còn có vật chất thô phù, thô trược, thô trọng của Dục Giới  mà nay chỉ là
sắc tướng sáng rỡ,  quang tướng vi tế, đẹp đẽ, trang nghiêm của Sắc Giới. Đây
là cảnh giới thanh tịnh, nhẹ nhàng hơn so với Dục Giới nên dù thân tâm ngũ uẩn

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



vẫn còn, nhưng sắc uẩn không còn là nhục thân thô trược, nặng nề với đầy đủ
tham dục, ái dục cảnh trần nữa.

Dưới nhãn quan Phật đạo, nhục thân chỉ là thân tứ đại, được cấu thành từ 4 đại
(đất, nước, gió, lửa). Chữ "Đại" có ý nghĩa là rộng lớn. Gọi là 4 đại vì 4 yếu tố vật
chất này có hiện diện ở khắp nơi trong vũ trụ, nơi tất cả sinh vật cùng khoáng
vật, nơi hữu tình chúng sinh và vô tình chúng sinh theo các trạng thái biểu hiện
(thô phù hoặc tinh tế) khác nhau. Nơi Dục Giới, 4 đại hiện diện và biểu hiện ra ở
trạng thái thô phù, thô trược nhất. Càng lên các cõi giới bên trên, 4 đại càng trở
nên vi tế, thanh tịnh. Như lên đến Sơ Thiền, địa đại trọng trược sẽ không còn mà
bắt đầu thay vào đó là các ánh sáng, các quang tướng đẹp đẽ, trang nghiêm
hơn. Đến cõi  Vô Sắc Giới, 4 đại này sẽ chỉ có ở dạng năng lượng nguyên thể,
cực kỳ thanh tịnh. Theo Duy Thức Học, 4 đại này được thức A Lại Da kết hợp,
bảo tồn, bảo trì dưới dạng thể các khuôn mẫu, đồ hình. Các khuôn mẫu, đồ hình
này chính là các chủng tử nghiệp thức được kiến lập từ ba nghiệp cơ bản (thân,
khẩu, ý) của chúng sinh trong vô lượng kiếp sống. Thức A Lại Da sẽ theo các
khuôn mẫu đồ hình có sẳn này mà xây dựng ra nhục thân của chúng sinh
(Chính Báo) và biểu hiện ra xứ sở (Y Báo) nơi chúng sinh cư trú, sinh sống. Tu
tập thiền định trước hết mở ra con đường chuyển hóa và giải thoát ra khỏi nhục
thân Sắc Uẩn này: hành giả sẽ dần dà không còn bám víu, vướng chấp, lụy
phiền theo nhục thân nữa; không mừng vui vì nhục thân này trẻ khỏe đẹp, cũng
không buồn lo vì nhục thân này già bệnh xấu… Do đây, hành giả sẽ dần hình
thành được những sắc tướng tốt đẹp, trang nghiêm hơn.

Tùy theo mức độ chuyển hóa, xuất ly giải thoát ra khỏi ngũ uẩn (sắc, thọ,
tưởng, hành, thức), mà rõ nét nhất là xuất ly  các thọ, các tưởng mà cõi Sắc Giới
được phân định ra 4 tầng cấp là Sơ Thiền, Nhị Thiền, Tam Thiền, và Tứ Thiền.

Thọ và Tưởng ở giai đoạn sơ khởi là 2 trong 5 tâm sở Biến Hành của Duy Thức
Học. 5 tâm sở này chính là Xúc, Tác Ý, Thọ, Tưởng và Tư. Đây là 5 tâm sở căn
bản nhất, phổ quát nhất của tâm thức chúng sinh, xuất phát từ nơi Căn Bản A
Lại Da thức rồi phát triển, hiện diện đầy đủ suốt tất cả 8 thức Tâm Vương, hiện
diện khắp không gian, khắp thời gian, khắp cảnh giới trong ba cõi. Duy Thức
Học phân biệt có 5 Thọ, kể theo thứ tự từ nặng đến nhẹ nơi Dục Giới  là: Ưu,
Khổ, Hỷ, Lạc và Xả.  Trong Bát Thức Tâm Vương, chỉ có Ý thức của phàm phu
nơi Dục Giới có đầy đủ 5 thọ này; Tiền Ngũ Thức chỉ có 3 thọ là Khổ thọ, Lạc
thọ, và Xả thọ; A Lại Da thức đặc biệt chỉ có Xả thọ.  Về Tưởng, có thể nói là có
vô lượng tưởng tùy theo vô lượng tướng thể, vô lượng tướng trạng mà tâm thức
chúng sinh cảm nhận được nơi vô lượng trần cảnh trong vô lượng kiếp sống
mênh mang từ quá khứ xa xăm đến nay.  Khi A Lại Da thức vừa được khởi phát,
5 tâm sở Biến Hành này liền xuất hiện: ban đầu là tâm sở "Xúc" ( A Lại Da bắt
đầu có sự xúc chạm với cảnh trần), rồi đến tâm sở "Tác Ý" (Giác thể nơi A Lại Da

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



bị đánh động mà khởi ý phân biệt về cảnh trần), tiếp đến là tâm sở "Thọ" (Giác
thể nơi A Lại Da nhận biết, phân biệt cảm thọ do xúc chạm với trần cảnh), rồi
đến tâm sở "Tưởng" (Giác thể nơi A Lại Da liền hiện lên  tướng trạng, dạng
thể...của trần cảnh), và sau cùng là tâm sở "Tư" (Giác thể nơi A Lại Da sau khi bị
chấp mắc với Thọ và Tưởng với trần cảnh nay lại dấn sâu thêm qua khởi lên
động thái tư lương về cảnh trần, động thái tư luơng này là căn cứ địa để khiến
có ra tư lương chấp ngã của Mạt Na thức và tư duy chấp cảnh của Ý thức). Công
phu Thiền Định cốt để an định, bình ổn tâm thức nên nhìn chung có hướng theo
chiều ngược lại: đó là dứt Tư, ngăn Tưởng, rồi bớt và dứt Thọ nơi Ý thức. Rồi sau
khi an định đuợc Ý thức, Mạt Na thức cũng sẽ an định. Khi không còn Tưởng,
không còn Thọ, dứt bặt được tất cả tác động tư duy phân biệt, so đo, chấp luyến
nơi cảnh trần của Ý Thức, đã ngăn chận được sức bộc phá, hoành hành của Ý
thức và sau khi đã vượt qua tất cả tác động tư lương, chấp mắc nơi bản ngã của
Mạt Na thức là đạt được Diệt Thọ Tuởng Định, tầng Định cao nhất của Tứ Thiền-
Bát Định nơi các bậc Thanh Văn A La Hán.

2.1 Sơ Thiền:

Sơ Thiền được xem là cảnh giới đã bước vào Thiền Định ở cấp độ mới khởi đầu.
Cảnh giới này thường được gọi tên là "Ly Sinh Hỷ Lạc Địa". "Địa" là danh từ gọi
chung cho các cảnh giới thiền định. "Ly" là lìa bỏ, rời xa, là không còn bị vướng
chấp bởi các tham dục, ái dục, và các Bất Thiện nơi Dục Giới. Các tham dục và
ái dục ở Dục Giới này đã khiến sinh phát các thọ, như Dục dẫn Hỷ  (Dục sinh
phát Hỷ thọ, rồi Hỷ thọ lại sinh phát Căn Bản Phiền Não "Tham"), như Dục dẫn
Ưu  (Dục sinh phát Ưu thọ, rồi Ưu thọ lại sinh phát Căn Bản Phiền Não "Sân"),
như các Bất Thiện dẫn Hỷ, các Bất Thiện dẫn Ưu, các Bất Thiện dẫn Xả. Chỉ ở
Dục Giới mới có các dục tình, mơ tưởng, ái luyến (gọi chung là "Tình"và "Tưởng"
, thuộc về dâm sự)  mà khiến có ra 4 loài chúng sinh, đặc biệt là các loài  thai
sinh, noãn sinh, thấp sinh. Dâm sự là căn cốt tiếp nối, tuần hoàn của sinh mạng
nơi Dục Giới. Qua đến cõi Sơ Thiền, Thọ uẩn đã bắt đầu được bào mỏng, các
dâm sự cũng đã bớt đi sức hoành hành, tàn phá do đã có sự vắng mặt, không
còn tồn tại của Ưu Thọ (nghĩ tưởng về thế sự và dâm sự). Do đây, cõi Sơ Thiền
không có Ưu thọ mà chỉ còn có 4 Thọ là Khổ Thọ, Hỷ Thọ, Lạc Thọ, và Xả Thọ. Vì
thế có thể nói Sơ Thiền là cõi có dụng công tu tập  từ nơi "Ly" mà khiến có sinh
khởi ra các nổi niềm mừng vui ("Hỷ") và an vui ("Lạc"). Với Hỷ Lạc có được từ
công phu tu tập ly dục, các vị trời nơi cõi Sơ Thiền không còn có tham đắm nơi
các dâm sự thô trược như ở nơi Dục Giới. Vì thế các ngài không còn bị tái sinh
qua thai sinh, noãn sinh, thấp sinh nữa mà chỉ còn có hóa sinh để duy trì cõi giới
này thôi.

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



Cảnh giới Sơ Thiền còn được gọi là cõi "Hữu Tình Không Cư" vì là nơi cư trú của
các hữu tình mà không còn bị các dâm sự bức bách, quấy nhiễu. Các kinh văn
mô tả đây là các cảnh trời Phạm Thiên. Các vị trời Phạm Thiên được phân định
có ba bậc: Phạm Chúng, Phạm Phụ, và Đại Phạm. Chữ "Phạm" có nghĩa là khuôn
mẫu, phép tắc. Điều này có nghĩa là các cõi Phạm thiên chỉ gồm những vị trời
đã thành tựu được các giới hạnh thật thanh tịnh, trong sáng. Đây cũng là phù
hợp với tiến trình tu tập Tam Huệ Học (Giới - Định- Tuệ) trong đạo Phật:  muốn
dễ dàng tương ưng nhập Định, trước hết cần có tu tập giữ Giới; sau đó nhờ nhập
Định thành công mà Tuệ trí giải thoát được khởi sinh. Tiến trình này cũng được
khẳng định qua tên gọi của các tầng cấp tu tập nơi Sắc Giới: phải có tu tập giữ
giới nơi cảnh giới Sơ Thiền, được gọi tên là "Ly Sinh Hỷ Lạc" mới có thể đến
được cảnh giới gọi tên là "Định Sinh Hỷ Lạc" nơi cảnh giới Nhị Thiền, và sau đó
tiến tu mà khởi sinh Tuệ để rõ biết về các trạng huống ở nội tâm (các cảm thọ,
các niệm khởi,...) nơi Tam Thiền (Ly Hỷ Diệu Lạc) và Tứ Thiền (Xả Niệm Thanh
Tịnh Địa).

Chúng sinh ở cõi Sơ Thiền chỉ toàn là những vị Trời. Tùy theo cấp bậc tu chứng,
các vị Trời Sơ Thiền được phân định có 3 cấp: Phạm Chúng, Phạm Phụ, và Đại
Phạm. Các vị nuôi sống thân tâm qua Thiền Duyệt Thực (niềm vui nhẹ nhàng từ
công phu thiền định giác quán, có tầm có tứ). Nhờ vậy các vị đều có thân phát
ra ánh sáng (ánh sáng nhiều ít tùy vào công phu tu tập dày mỏng), nhưng đây
chỉ là ánh sáng ở bên ngoài thân, chưa là ánh sáng từ bên trong thân. Theo luận
Du Già Sư Địa, tất cả các chư thiên từ Sơ Thiền trở lên đều không còn có những
bất tịnh trần cấu như thịt, xương, tim, gan, phổi.. như các chúng sinh ở Dục Giới
nữa.  Các ngài lại có những thù thắng khác như có cung điện do 7 báu tạo
thành, có các cây báu cung cấp thức ăn, nước uống, y phục, xe cộ, âm nhạc...

Trong kinh Thủ Lăng Nghiêm, đức Phật khai thị diễn đạt, phân định cảnh giới Sơ
Thiền như sau:

"1. A Nan! Tất cả người tu tâm trong thế gian chẳng nhờ Thiền Na thì chẳng có
trí huệ; nếu được giữ thân chẳng dâm dục, khi đi khi ngồi, niệm tưởng đều
không, ái nhiễm chẳng sinh, chẳng lưu luyến Dục Giới, làm bạn với Phạm Thiên,
hạng này gọi là Phạm Chúng Thiên.

Dục lậu đã trừ, "Tâm lìa dục" hiện, ưa hành theo các luật nghi, đức hạnh trong
sạch, hạng này gọi là Phạm Phụ Thiên.

Thân tâm diệu viên, oai nghi đầy đủ, giới cấm trong sạch, lại có sự tỏ ngộ, được
thống lãnh Phạn Chúng, làm Đại Phạm Vương, hạng này gọi là Đại Phạm Thiên”.

- A Nan! Ba bậc này tất cả khổ não chẳng thể bức bách, dù chẳng phải chính tu
chân Tam Ma Địa, nhưng nơi tâm trong sạch, dục lậu chẳng thể lay động, gọi là

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



Sơ Thiền”.

Nơi cõi trời Phạm Thiên không có noãn sinh, thai sinh, thấp sinh mà chỉ có hóa
sinh. Các vị trời Phạm Thiên chỉ có 6 thức là Nhãn thức, Nhĩ thức, Thân thức, Ý
thức, Mạt Na thức, và A Lại Da thức mà không có Tỹ Thức và Thiệt Thức như ở
Dục Giới nữa. Điều này được minh xác qua Bát Thức Qui Củ Tụng với câu: "Nhãn
nhĩ thân tam nhị địa cư", tạm dịch "Mắt, tai, thân ba thức còn có ở cõi Sơ Thiền"
. Theo Duy Thức Học, Tỷ thức (Khứu giác), Thiệt thức (Vị giác), và Thân thức
(Xúc giác) được xem là ba thức thô phù nhất trong Tiền Ngũ Thức. Lý do là ba
thức này khi quan sát, nhận biết, phân biệt cảnh trần cần có sự xúc chạm, cọ
xát trực tiếp với trần cảnh trước rồi mới khởi lên phân biệt sau. Các vị trời Phạm
Thiên không còn có Ý thức khởi lên phân biệt, chấp trước về mùi hương (thơm
hay hôi, dễ ngửi hay khó ngửi,...) nơi mũi nên gọi là các ngài không còn có Tỷ
thức; Ý thức các ngài cũng không còn khởi phân biệt, chấp trước về mùi vị
(mặn, ngọt, chua, cay, ngon, dở...) nơi lưỡi nên gọi là các ngài không còn có
Thiệt thức; Ý thức các ngài cũng không khởi phân biệt, chấp trước về cảm giác
nơi thân (nóng, lạnh, trơn, nhám, khổ, khoái, đau, sướng...) nên gọi là các ngài
không còn có thân thức. Cũng chính do các điều này, thân thể các vị trời từ Sắc
Giới trở lên không còn là nhục thân tứ đại thô trược như ở Dục Giới nữa mà chỉ
là quang thân, thân thể thanh tịnh với ánh sáng rực rỡ.

Công phu của cảnh giới Sơ Thiền gồm có 5 chi phần là (1) Tầm, (2) Tứ,  (3) Hỷ,
(4) Lạc,  và (5) Tâm Tính Nhất Cảnh. Các chi phần được xem như các nhánh hoa
từ một cành gốc , như cành gốc Sơ Thiền có 5 chi phần là có 5 nhánh hoa. Có
nhánh hoa ở thấp gần bên dưới, có nhánh hoa ở cao xa bên trên không giống
nhau. Mỗi bông hoa trên nhánh là mỗi thành tựu do công phu tu tập từ thô đến
tế của hành giả.  Căn bản sơ khởi cho sự dụng công cần được nhắc đến trước
tiên là điều hòa thân và tâm. Do thân và tâm thường có sự liên hệ mật thiết với
nhau (thân an thì tâm an, thân điều hòa thì tâm điều hòa), nên ở các bước cơ
bản dụng công ban đầu thường để ý cả hai thân và tâm. Như thế, trước khi bước
vào cảnh giới tâm thức của 5 chi phần trên, các hành giả sơ cơ cần điều hòa
thân thể và tâm thức: ngồi yên tỉnh, ngồi tự nhiên hay nếu có thể ngồi bán già
hoặc kiết già thì càng tốt; lưng ngay thẳng, hơi thở luân lưu vào ra từ ái, nhẹ
nhàng; tâm thức trong sáng tinh tấn  hướng về các đề mục (như 40 đề mục
thiền định hay được nhắc đến) , hoặc hướng về các đề tài đối tượng của giác
ngộ, giải thoát...mà tìm cầu, học hỏi, truy xét.

Các đề tài (đối tượng) của tầm và tứ thường được nhắc đến nhiều nhất là 40 đề
mục.  40 đề mục này bao gồm: 10 đề mục trước mắt (gồm 4 đề mục về tứ đại:
đất, nước, gió, lửa; 4 đề mục về màu sắc: xanh, vàng đỏ, trắng; đề mục hư
không; và đề mục ánh sáng), 10 đề mục về trạng thái đáng ghê sợ của thây
chết (tử thi), 10 đề mục về niệm niệm (tưởng nhớ đến Tam Bảo, đến giới hạnh,

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



đến bố thí, đến chư thiên, đến sự chết, đến thân thể, đến hơi thở, và đến Niết
Bàn), 4 đề mục về Tứ Vô Lượng Tâm (Từ, Bi, Hỷ, Xả), 4 đề mục về Vô Sắc (hư
không, thức,không, phi phi tưởng), 1 đề mục về bất động (chăm chú suy xét tứ
đại trong thân thể), và 1 đề mục về tưởng (tưởng vật thực mình dùng là không
tinh sạch).

Ngoài 40 đề mục kể trên, kinh sách cũng đã  nhắc đến có những tỳ kheo chỉ
nghe đức Phật thuyết pháp như thuyết về Tứ Diệu Đế, 37 Phẩm Trợ Đạo (Tứ
Niệm Xứ, Tứ Chính Cần, Tứ Như Ý Túc, Ngũ Căn, Ngũ Lực, Thất Giác Chi, và Bát
Chính Đạo), Thập Nhị Nhân Duyên..., các kinh văn Đại Thừa..., bèn vào rừng an
trú, tĩnh tọa, tư duy đạo lý mà đắc đạo. Đặc biệt, như trường hợp ngài A Nan
vừa sau khi thoát nạn Ma Đăng Già đã đắc thánh vị (Tu Đà Hoàn) ngay giữa thời
kinh Thủ Lăng Nghiêm.

Chi phần Tầm là tìm cầu, học hỏi, nghe, đọc nơi thầy bạn, kinh sách... Chi phần
này thường được ví như hình ảnh con ong bay đi tìm nhụy hoa để hút mật.

Chi phần Tứ là nghiền ngẫm, tư duy, truy xét ý nghĩa tường tận để rõ thông,
thấu đáo… Chi phần này thường được ví như hình ảnh con ong say sưa hút mật
từ nhụy hoa.

Chi phần Hỷ là tâm thức cảm nhận được nỗi mừng vui (hỷ thọ), do hiểu biết
thấu đáo đạo lý đã tìm cầu, học hỏi được. Cảm thọ mừng vui (Hỷ) ở cảnh giới Sơ
Thiền hoàn toàn không giống như cảm thọ này ở Dục Giới: Hỷ ở Dục Giới là các
nổi niềm mừng vui hào hứng, sôi nổi theo chiều hướng ngoại, hướng ra bên
ngoài theo trần cảnh như khi được ăn no, mặc đẹp, gia đình bạn bè đông vui,
đầy đủ và an toàn về các phương tiện hưởng thụ đời sống của tục đế; trong khi
đó, Hỷ ở Sơ Thiền lại là những mừng vui theo chiều hướng xoay vào nội tâm, bắt
đầu thấy biết ra được sự bức ngặt, khổ sở khi tâm thức còn bị trói buộc, chấp
trước theo trần cảnh bên ngoài nên dụng công giác quán (tầm tứ) lìa bỏ tham
dục, ái dục của Dục Giới khiến nội tâm dần trở nên an tịnh hơn. Vì thế, có thể
dùng chi phần Hỷ này để đoán định là hành giả đã bắt đầu hòa nhập vào cảnh
giới Sơ Thiền chưa, đã tu tập thoát ly Dục Giới có kết quả chưa. Đây cũng chính
là đặc điểm của loại Thiền tiệm thứ, loại thiền có thể phân biệt mức độ nhập
định theo cấp bậc, thứ lớp tùy cạn- sâu, thấp- cao.

Chi phần Lạc là tâm thức cảm nhận được nỗi an vui (lạc thọ), từ nơi cảm nhận
rõ ràng đạo lý đã tìm cầu, học hỏi được. Tương tợ như vừa nêu trên, cảm thọ an
vui (Lạc) ở cảnh giới Sơ Thiền cũng hoàn toàn khác hẳn với cảm thọ Lạc nơi Dục
Giới do cảm thọ Lạc ở 2 cõi này có chiều hướng qui cảm khác hẳn nhau.

Cũng cần nói thêm về Khổ thọ của cảnh giới Sơ Thiền cũng không giống với Khổ
thọ của Dục Giới. Nhìn chung, con người ở Dục Giới có tam khổ (khổ khổ, hoại

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



khổ, hành khổ), bát khổ (sinh, lão, bệnh, tử, cầu bất đắc, ái biệt ly, oán tắng hội,
ngũ ấm xí thạnh) như lời đức Phật đã dạy trong giáo thuyết về Tứ Thánh Đế. 
Nơi các cõi trời từ Sơ Thiền trở lên, các vị trời  không còn phải chịu các khổ như
vậy nữa, nhưng các ngài chỉ có khổ là do tâm thức các ngài  còn có những phiền
não (nhất là những phiền não câu sinh), do chưa được tự tại về đầu mối, căn
nguồn sinh tử mà thôi.

Chi phần Tâm Tính Nhất Cảnh là trạng thái nhất tâm, tâm thức hành giả không
còn tán loạn lăng xăng nơi trần cảnh mà nay bắt đầu qui hướng về nơi suối
nguồn tâm thức (đệ bát A Lại Da thức), khởi đầu là từ tập trung Ý thức, khiến Ý
thức không bị tán loạn theo trần cảnh mà chăm chú tìm cầu, học hỏi, suy tư đạo
lý như đã nêu bên trên.

Nhìn chung, công phu ở Sơ Thiền được xem là công phu có Giác Quán, có Tầm
có Tứ vì tâm thức hành giả luôn tập trung vào dụng công tập trung tư tưởng (Ý
thức) để tìm tòi, tìm hiểu (tầm) các đối tượng rồi nghiền ngẫm, suy xét (tứ) các
đối tượng đó để mong thấu hiểu chân lý về Giác Ngộ - Giải Thoát, an ổn - thanh
tịnh. Đây cũng là công phu bước đầu (giác quán, có tầm có tứ) của thiền Giáo
Môn với Tam Huệ Học: đọc nghe học hỏi giáo pháp (Văn), rồi suy tư nghiền
ngẫm (Tư) mà dần dà tu tập chứng nghiệm giáo pháp (Tu).

Do chi phần "Tâm Tính Nhất Cảnh" có ở Sơ Thiền mà chi phần này cũng có ở
Nhị Thiền, Tam Thiền, và cả Tứ Thiền nên có thể xem đây là cội gốc tâm thức
sâu xa nhất của Thiền Định cõi Sắc Giới.  Cũng có thể nói công phu tu giác quán
của Sơ Thiền nếu được phát huy công năng một cách hoàn thiện, đúng hướng,
có tác dụng tối đa thì tâm thức hành giả cũng có thể chứng ngộ nhanh chóng,
bất ngờ (đốn chứng) lên các quả vị, cấp bậc thiền định cao hơn. Vậy chi phần
"Tâm Tính Nhất Cảnh" là chỗ không còn có đốn (nhanh chóng) và tiệm (chậm
rãi), nên là nơi mở ra cánh cửa thông lưu giữa thiền tiệm và thiền đốn. Điều này
cũng phù hợp với tinh thần kinh Lăng Già qua lời khai thị của đức Phật là các địa
Bồ Tát (các cấp bậc tu chứng ở hàng Thập Địa Bồ Tát từ cảnh giới Tam Thiền trở
lên) không phải là cảnh giới ù lì, cứng nhắc mà lại rất linh động và thông lưu lẫn
nhau. Lý do là đức Phật diễn thuyết Nhất Thừa (Như Lai Địa), rồi từ Nhất Thừa
mà kiến lập các địa nên các địa thông lưu nhau, không có thứ lớp.

Sơ Thiền chính là dạng thể sơ khởi của Chính Niệm Tỉnh Giác. Đây chính là sự
tập trung tâm thức mà không để khởi lên những vọng tưởng phán xét khen chê,
tốt xấu hay dở về chính ngay thân tâm của chính mình. Nương vào bước đầu
của Chính Niệm Tỉnh Giác này, hành giả giử gìn được tâm thức không còn bị lôi
cuốn, hấp dẫn, vướng chấp, phiền lụy nơi 6 trần cảnh nên sẽ không còn bị ràng
buộc nơi 5 Triền Cái  (Tham, Sân, Thụy miên - Hôn trầm, Trạo cử - Hối quá, và
Nghi; 5 triền cái này khiến làm mờ đục, chao đảo Chân Tâm). Đến đây, hành giả

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



có thể làm chủ và biết rõ thêm về thân tâm của chính mình. Như theo trong
kinh Sa Môn Quả, đức Phật khai thị về Tứ Niệm Xứ Quán, thân tâm được giác
quán  qua  4 đề mục là  thân, thọ, tâm, và pháp khiến hành giả thành tựu công
phu biết rõ và làm chủ từ những hoạt động thô phù bên ngoài như nhướng mày,
chớp mắt, khóc cười, nói năng, cử tay, nhấc chân, đi-đứng-ngồi-nằm; về trạng
thái và vị trí của hơi thở (dài-ngắn, cạn-sâu, ở mũi- khí quản- ngực- bụng, ở toàn
thân..); về tất cả việc ăn, uống, nhai, nuốt, đại tiện, tiểu tiện ... cho đến những
hành trạng vi tế hơn nơi nội tâm như mừng, vui, lo, buồn, giận, hờn, tham, sân...

[caption id="attachment_13266" align="alignleft" width="450"]

 Duy thức học[/caption]

Ở cảnh giới Sơ Thiền, hành giả đã không còn có sự hoạt động của Tỷ thức và
Thiệt thức nên chỉ còn có 6 thức là A Lại Da thức, Mạt Na thức, Ý thức, Nhãn
thức, Nhĩ thức, và Thân thức. Điều này có nghĩa là Ý thức nơi cõi Sơ Thiền đã bớt
đi sự phân biệt, dính chấp, vướng mắc của Tỹ thức về mùi hương (thơm, hôi,

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



tanh, thối...) và của Thiệt thức về mùi vị (mặn, ngọt, chua, cay, chát, đắng...).
Nhưng cũng nhờ vậy, Ý thức sẽ có thể tập trung khả năng phân biệt và khiến sự
phân biệt được thêm phần nhạy bén, sắc sảo, tinh anh vào nơi ba thức còn lại là
Nhãn thức, Nhĩ thức, và Thân thức. (Điều này có thể được dễ dàng nhận thấy
nơi các người bẩm sinh bị điếc thường có khả năng thấy, ngửi, nếm... tỏ tường,
tinh nhạy hơn so với người bình thường).

Cũng theo luận Du Già Sư Địa, hành giả đắc Sơ Thiền là do tư duy, giản trạch
các pháp từ nơi nghe học (đa văn) Chính Pháp, được gọi là Kiến Đạo phát khởi
Hiện Quán,  nương Tăng Thượng Tâm mà tu Tăng Thượng Tuệ. Nhưng đây chỉ
mới là Kiến Đạo,(hay còn gọi là Kiến Đế) mà chưa là Kiến Tính (vì phải nhập
Chân Hiện Quán Đế, đắc quả A La Hán, đoạn trừ xong các kiết sử dư tàn, mới
gọi là Kiến Tính).  Vì thế công phu tu tập   "Ly Sinh Hỷ Lạc" của cảnh giới Sơ
Thiền chỉ được xem là ở giai đoạn 1 có tên gọi là "Khiển Hư Tồn Thực" (Khiển
trách những cái hư giả, giử lại những cái chân thực) trong 5 giai đoạn tu tập của
Duy Thức Học. Công phu này cũng được xem thuộc về thuộc về Tứ Gia Hạnh Vị
của Duy Thức Hạnh với bài kệ sau:

"Hiện tiền lập thiểu vật    (Tạm dịch: Ngay đây xong chút vật

Vị thị Duy Thức tính                           Chưa là Duy Thức tính

Dĩ hữu sở đắc cố                                  Với còn có chỗ đắc

Phi thật trụ Duy Thức"                        Không là thật trụ Duy Thức).

Cõi Sơ Thiền còn có đủ 3 tai ách hoại diệt kiếp sống (tam tai kiếp hoại).  Đó là
các tai ách về lửa (hỏa tai) về nước (Thủy tai), và về gió (Phong tai). Tam tai của
cảnh giới Sơ Thiền là các tai ương, họa hại còn hiện khởi và lưu xuất nơi nội tâm
nên dù có tên gọi giống như tam tai ở cõi Dục Giới mà bản chất, thể tính không
giống nhau. Như có thể nói hỏa tai ở Sơ Thiền là các tai ương, họa hại từ tâm
Sân, chứ không là lửa cháy từ các nguyên liệu và nhiên liệu (than, củi, gổ, rừng,
khí đốt, điện..) ở Dục Giới; thủy tai ở Sơ Thiền là từ nơi tâm ái dục, tham dục chứ
không là từ nơi sông, biển, bảo lụt...ở Dục Giới; phong tai của Sơ Thiền là từ nơi
tâm chấp trước về tám thứ gió ("bát phong", 8 ngọn gió này là : Được-Mất, Chê-
Khen,Trọng-Khinh, Khổ - Vui ) chứ không từ nơi khí quyển xáo động, không điều
hòa của Dục Giới . Như thế, hỏa tai được xem tương ưng với sự vọng động tâm
thức còn quá mạnh bạo, bừng bừng không định hướng tương tợ như ngọn lửa
bừng bốc cháy khó có thể ngăn chận, kiểm soát. Thủy tai và Phong tai (ví như
sức nước chảy và sức gió thổi) dù cũng còn là tai họa nhưng đã êm lắng và có
định hướng hơn so với Hỏa tai nên được xem tương ưng với tâm thức đã được
phần nào nhu nhuyến, an tĩnh, thanh tịnh, tương đối dễ dàng được kiểm soát và
điều phục hơn. Cũng cần nói thêm là các tâm phiền não (tham, sân, si, tám thứ

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



gió..) dù cũng còn có hiện diện ở Sơ Thiền nhưng tính chất phiền não ở Sơ Thiền
cũng hoàn toàn khác với ở Dục Giới : ở Dục Giới, các tâm phiền não này thường
gắn bó mật thiết với tham dục, tham ái của bản ngã sở hữu trần cảnh; còn ở Sơ
Thiền, do đã có đầy đủ các nhu cầu sinh hoạt bình thường nên phiền não không
còn tùy thuộc vào sở hữu trần cảnh nữa, mà chỉ liên hệ đến các sinh hoạt tinh
tấn, tiến tu nơi tâm linh mà thôi.

2.2 Nhị Thiền:

Công phu Thiền Định ở Sơ Thiền nhìn chung chỉ là ly dục. Nhờ vào ly dục, tâm
thức hành giả đã không còn nghĩ ngợi lăng xăng theo tham dục và ái dục luyến
chấp nơi cảnh trần nên đã được phần nào an tĩnh mà tập trung sức lực để giác
quán (tầm tứ). Vì thế cấp độ thiền định ở Sơ Thiền chỉ là bước khởi đầu cơ bản,
còn có rất nhiều hạn chế. Chỉ bắt đầu từ Nhị Thiền trở đi, thiền định mới thực sự
bắt đầu có các khởi sắc đặc biệt.

Kinh sách mô tả cảnh giới Nhị Thiền là nơi cư trú, sinh sống của của các vị trời
Quang thiên. Do với Thọ uẩn và Tưởng uẩn đã có phần thanh khiết, nhẹ nhàng
hơn so với các cõi bên dưới nên thân thể của các ngài phát ra ánh sáng cả ở hai
bên ngoài và trong (các vị trời Phạm thiên của cảnh giới Sơ Thiền chỉ phát ra
ánh sáng từ bên ngoài thân). Tướng ánh sáng này được xem là quang tướng của
Tưởng (Tưởng uẩn), là ánh sáng của các thắng giải sau khi đã tác ý tư duy có
đuợc hiệu quả đích thực. Tùy theo số lượng, cường độ ánh sáng nhiều ít, mạnh
yếu cùng tác dụng lợi tha mà cảnh giới trời Nhị Thiền được phân định ra có ba
tầng trời từ dưới lên trên là :(1) trời Thiểu Quang, (2) trời Vô Lượng Quang, và
(3) trời Cực Quang Tịnh Thiên. Từ cảnh giới Nhị Thiền trở lên, các vị Trời đều chỉ
có một chủng thân là thân ánh sáng (Quang thân).

Trong kinh Thủ Lăng Nghiêm, đức Phật khai thị diễn đạt, phân định cảnh giới
Nhị Thiền như sau:

"1.  A Nan! Hàng Phạm Thiên thống lãnh Phạm chúng, đầy đủ phạm hạnh, lắng
tâm chẳng động; do tịch lặng sinh ra ánh sáng; hạng này gọi là Thiểu Quang
Thiên.

Ánh sáng chói lọi, chiếu soi vô cùng, chiếu khắp mười phương cõi đều như lưu
ly; hạng này gọi là Vô Lượng Quang Thiên. Hào quang đồng như âm thanh,
thành tựu giáo thể, phát ra sự giáo hóa trong sạch, ứng dụng vô cùng; hạng này
gọi là Quang Âm Thiên.

- A Nan! Ba bậc này tất cả lo buồn chẳng thể bức bách, dù chẳng phải chính tu
chân Tam Ma Địa, nhưng nơi tâm trong sạch, những phiền não thô động đã uốn

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



dẹp, gọi là Nhị Thiền”.

Cảnh giới Nhị Thiền có tên gọi là "Định Sinh Hỷ Lạc". Đây được xem là giai đoạn
tâm thức hành giả bước vào cảnh giới thiền định chính thức. Các kinh luận xác
minh cảnh giới Định của Nhị Thiền không còn có dụng công giác quán vì đã vượt
qua hiện hành của tầm và tứ. Do vậy, cảnh giới Nhị Thiền có 4 chi phần là : (1)
Nội tịnh, (2) Hỷ, (3) Lạc, và (4) Tâm tính nhất cảnh.

Chi phần "Nội tịnh" là nội tâm an tịnh, thể hiện sự vắng mặt của Ưu thọ và của
Tầm, Tứ. Thực sự là không hẳn là hoàn toàn không còn có Tầm và Tứ nữa mà
chỉ là ở đây, hành giả đã nương theo pháp Tầm Tứ mà duyên hướng đến Chân
Như mà nhập định, tức là nhập định mà không phân biệt hiện hành của Tầm Tứ.
Do chi phần Nội Tịnh, mức độ về Chính Niệm Tỉnh Giác ở Nhị Thiền đã tăng tiến
hơn so với ở Sơ Thiền: tâm thức hành giả không còn bị khuấy động nơi trần
cảnh, nay lại có thêm sức lực làm chủ, kiểm soát được những vọng động (tầm
tứ) dấy khởi nơi chính nó.  Đây cũng chính là bước đầu của pháp Như Lý Tác Ý
trong thiền định.

Hai chi phần kế tiếp là thọ Hỷ (mừng vui) và thọ Lạc (an vui) cũng đã được nhẹ
nhàng, thanh thoát hơn so với ở Dục giới và ở cõi Sơ thiền. Vì thế, cảnh giới Nhị
thiền chỉ còn có 3 thọ là Hỷ thọ, Lạc thọ, và Xả thọ. Đây có thể nói là Thọ uẩn
đã dần dà được bào mỏng và được khiến trở nên tinh sạch:  Thọ uẩn ở Sơ thiền
đã không còn có lớp Ưu thọ của Dục giới, nay ở Nhị thiền đã được bào mòn
thêm lớp Khổ thọ của Sơ thiền nữa. Do Thọ Uẩn nay được nhẹ nhàng nên Tưởng
Uẩn cũng được nhẹ nhàng hơn so với các cảnh giới bên dưới. Điều này có nghĩa
Ý thức của hành giả nơi cảnh giới Nhị thiền không còn là Ý thức tương ưng nơi
Ưu thọ và Khổ thọ nữa mà là Ý thức của Hỷ thọ, Lạc thọ, và Xả thọ : tâm thức
không còn bám chấp trần cảnh, cũng không còn cần dụng công giác quán (tầm
tứ) nữa nên không còn có ưu tư, lo lắng, sầu khổ mà nay chỉ là tâm thức mừng
vui  (Hỷ thọ), an vui (Lạc thọ), và buông xả (Xả thọ).

Chi phần "Tâm tính nhất cảnh" cũng dần được gần gũi hơn, rõ nét hơn với cội
nguồn chân tâm so với các cõi bên dưới. Vì thế, chính chi phần này được bắt
đầu dùng làm chổ tựa căn bản cho công phu thiền định của cảnh giới Nhị thiền.

Công phu tu tập "Định Sinh Hỷ Lạc" của cảnh giới Nhị Thiền còn được xem
tương ưng với giai đoạn  2 trong 5 giai đoạn tu tập theo Duy Thức Học. Giai
đoạn này có tên gọi là "Xả Lạm Lưu Thuần", (bỏ bớt đi phần lạm, dư thừa mà
giử lại phần tinh thuần). Lý do là ở giai đoạn này, vẫn còn có cái chủ thể năng
đắc (bản ngã) và còn có chổ sở đắc, sở chứng (là các thức tâm Hỷ, Lạc và trụ
Định) nên chưa thật sự được gọi là "trụ Duy Thức tính". Do còn có năng thủ và
sở thủ ("Nhị Thủ") nên giai đoạn "Xả Lạm Lưu Thuần" của cảnh giới Nhị Thiền

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



được xem là vẫn còn thuộc về "Tứ Gia Hạnh" vị giống như ở cảnh giới Sơ Thiền
với 4 câu kệ như đã nêu ở phần Sơ Thiền.

Do đã có Quang thân, các vị trời Nhị thiền không còn cần đến hai thức thô lậu
nhất của 8 thức tâm vương là Tỹ thức và Thiệt thức nữa. Thế nên các ngài chỉ
còn 6 thức là: A Lại Da thức, Mạt Na thức, Ý thức, Nhãn thức, Nhĩ thức, và Thân
thức. Ngoài ra, các vị cũng không còn cần dùng đến sự nhai nghiền thức ăn
(Đoạn thực) để nuôi sống thân thể nữa. Bù lại, các vị đã dùng Thiền Duyệt thực
sung mãn để cung cấp các dưỡng tố cần thiết cho nguồn sáng nơi thân và tâm.

Ở trời Nhị Thiền không còn có các tai ương về lửa (hỏa tai), nhưng còn có các
tai ương về nước (thủy tai)  và các tai ương về  gió  (Phong tai).  Và như đã nêu
trên, các tai ương này dù còn hiện hữu, nhưng cường độ đã giảm thiểu, sức định
hướng cũng rõ ràng hơn, bản chất lại không thô trược nên thanh tịnh, an ổn hơn
so với các cảnh giới bên dưới.

2.3 Tam Thiền:

Cảnh giới Tam Thiền được gọi tên là "Ly Hỷ Diệu Lạc".  Nó còn có 2 tên gọi khác
là "Ly Hỷ Trú Xả" và "Xả Niệm Lạc Trú".  Các kinh luận mô tả mức độ Định của
cảnh giới Tam Thiền đã cao sâu hơn Nhị Thiền qua sở hữu 5 chi phần là:  (1) Xả,
(2) Niệm, (3) Chính Tri, (4) Lạc, và (5) Tâm tính nhất cảnh.

Chi phần “Xả” (bố thí, buông bỏ) ở cảnh giới Tam Thiền không chỉ là buông bỏ
những tâm thức ham muốn thô trược về sự vật ở bên ngoài thân tâm (tài sản,
của cải,gia đình, bạn bè, những thú vui về nhục dục.. nơi Dục Giới) của Sơ Thiền
mà còn là buông bỏ những cảm thọ còn thô tháo (Hỷ thọ) nơi tâm thức Nhị
Thiền nữa. Như thế chi phần Xả ở Tam Thiền không chỉ là thọ Xả mà còn là một
tâm hạnh Xả lớn rộng hơn nữa nơi các bậc hiền thánh.  Tâm hạnh Xả chính là
căn bản để phát khởi và phát triển nên tứ vô lượng tâm (Từ- Bi- Hỷ- Xả) trong
đạo Phật. Như tổ Hoàng Bá  trong Truyền Tâm Pháp Yếu  đã khai thị tâm Xả có
ba bậc: “Nếu rộng tu phước thiện, có sở hy vọng, nghe pháp biết vạn vật tính
không rồi khiến chẳng chấp trước, ấy là Tiểu Xả;  nếu một bên vừa hành đạo bố
đức một bên vừa xả, chẳng có tâm hy vọng gì, ấy là Trung Xả; nếu thân tâm
trong ngoài tất cả đều xả cũng như hư không, chẳng có lấy bỏ, rồi tùy nghi ứng
vật, năng sở đều quên, ấy là Đại Xả. Đại Xả như đèn đuốc ở trước chẳng còn mê
ngộ, Trung Xả như đèn đuốc ở một bên hoặc sáng hoặc tối, Tiểu Xả như đèn
đuốc ở phía sau chẳng thấy hầm hố. Tâm Bồ Tát như hư không là tất cả đều xả.
Tâm quá khứ bất khả đắc thì quá khứ xả, tâm hiện tại bất khả đắc thì hiện tại
xả, tâm vị lai bất khả đắc thì vị lai xả, nên nói tam thế đều xả”.

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



Chi phần "Niệm" ở cảnh giới Tam Thiền chính là "Chính Niệm", một chi phần
trong 8 chi phần của Bát Chính Đạo (Chính Kiến, Chính Tư Duy, Chính Ngữ,
Chính Nghiệp, Chính Mạng, Chính Tinh Tấn, Chính Niệm, Chính Định).  "Chính
Niệm"còn thường được gọi là "Chính Niệm Tỉnh Giác" đã được nhắc đến ở phần
Sơ Thiền và Nhị Thiền. Chính Niệm Tỉnh Giác ở Tam Thiền cao sâu hơn so với ở
Sơ Thiền và ở Nhị Thiền: Ở Tam Thiền, hành giả hầu như đã làm chủ hoàn toàn
được nội tâm vì đã trải qua các giai đoạn không còn khởi lên các ham muốn dục
trần phiền não của Sơ Thiền, cũng không còn có sở đắc những cảm thọ mừng
vui thô tháo (Hỷ) của Nhị Thiền. Như thế, đến đây tâm thức hành giả chỉ còn có
2 thọ là Lạc thọ và Xả thọ.

Chi phần "Chính Tri" được xem là bước căn bản khởi đầu của Chân Tuệ. Đây
không còn là cái Tri của Tiền Ngũ Thức nơi phàm phu vướng chấp lăng xăng
theo cảnh trần, cũng không còn là cái Tri thầm lặng nơi nội tâm vọng động theo
các nổi niềm mừng vui thô tháo (Hỷ), mà là cái Tri thầm ứng hợp với Chân Tâm
thanh tịnh bản hữu. Có thể nói "Chính Tri" chính là sự thành tựu tốt đẹp của
Chính Niệm Tỉnh Giác. Chính Niệm Tỉnh Giác đã bắt đầu có hiện diện từ Sơ
Thiền (Ly Sinh Hỷ Lạc Địa), nay được thành tựu tốt đẹp ở Tam Thiền.

Chi phần "Lạc" được xem là một nét đặc sắc của cảnh giới Tam Thiền vì "Lạc" ở
cảnh giới này được gọi là "Diệu Lạc"(niềm an lạc nhiệm mầu). Lý do là mức độ
thiền định đến đây đã có hiệu quả thâm sâu đến mức không còn thấy có sở đắc,
tức là đã triệt tiêu được các tướng trạng trần cảnh vướng đọng nơi tâm thức.
Điều này có nghĩa là ở cảnh giới Tam Thiền, Ý thức hầu như không còn phân
biệt chấp trước trần cảnh nữa, Mạt Na thức do vậy cũng giảm bớt hẳn cường độ
chấp trước về bản ngã. Tổ Long Thọ trong tác phẩm Đại Trí Độ Luận đã minh
định trong 3 cõi, chỉ có ở cảnh giới Tam Thiền mới có Ý thức là Lạc Căn. Ở các
cõi dưới từ Dục Giới lên đến Nhị Thiền, Lạc Căn vẫn còn là Tiền Ngũ Thức mà
Tiền Ngũ thức thì không có tính cách thường hằng và tinh nhạy, sắc bén bằng
với Ý thức. Ngoài ra, sự phân biệt cảm thọ của Tiền Ngũ Thức cũng còn là hời
hợt, không được nhạy bén, sâu sắc như của Ý thức.

Chi phần "Tâm Tính Nhất Cảnh" nơi cảnh giới Tam Thiền cũng được xác nhận là
đã rõ nét, thâm sâu vào cội nguồn tâm thức hơn so với ở Nhị Thiền. Điều này có
nghĩa là Ý Thức đã có phần tương ưng nhiều hơn với cội nguồn tâm thức. Cội
nguồn này chính là thức A Lại Da. Ở Dục Giới, Ý Thức thường có sức chấp mắc
rất mạnh mẽ và chỉ tương ưng phần lớn với cảnh trần mà phát khởi tham dục, ái
dục. Ở Sơ Thiền (Ly Sinh Hỷ Lạc), Ý Thức đã bắt đầu lìa bỏ trần cảnh, sức chấp
mắc vào cảnh trần không còn mạnh mẽ, đã bớt đi những tham dục, ái dục mà
quay vào nội tâm giác quán các pháp nên có được các cảm thọ Hỷ và Lạc nơi
nội tâm. Ở Nhị Thiền (Định Sinh Hỷ Lạc), Ý Thức lại bắt đầu chán lìa dụng công
giác quán nên không còn lăng xăng theo dụng công này nữa mà vào sâu nơi

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



Định. Nay đến Tam Thiền (Ly Hỷ Diệu Lạc), Ý Thức lại dần buông bỏ đi những
cảm thọ mừng vui (Hỷ) thô tháo nên tâm thức nay lại càng được nhẹ nhàng,
trong sáng hơn, đến gần với cội nguồn tâm thức A Lại Da hơn.

Cảnh giới Tam Thiền được xác định là các cõi trời rất thanh tịnh nên được gọi
tên là "Tịnh Thiên". Tùy theo cấp độ thanh tịnh và lợi tha nhiều ít, rộng hẹp;
cảnh giới này được phân định ra 3 cõi trời có tên là Thiểu Tịnh Thiên, Vô Lượng
Tịnh Thiên, và Biến Tịnh Thiên. Chữ "Tịnh" ở cảnh giới Tam Thiền có thể được
xem như phát khởi từ chi phần "Nội Tịnh" của Nhị Thiền. Điều này minh định
"Tịnh" ở đây không phải là từ cảnh trần tịnh, mà là từ nội tâm tịnh. Và chính do
từ nội tâm tịnh mà tất cả các cảnh giới bên ngoài, thảy đều được thanh tịnh
theo. Bởi vì chính nội tâm thanh tịnh mới là căn nguồn đích thực cho sự sống
thanh tịnh và cho những cảm nhận, hiểu biết, phân biệt về đời sống một cách
chân thực tự lợi và lợi tha như kinh Duy Ma Cật đã khẳng quyết "Tùy kỳ tâm tịnh
tắc Phật Độ tịnh".

Trong kinh Thủ Lăng Nghiêm, đức Phật khai thị diễn đạt, phân định cảnh giới
Tam Thiền như sau:

"1. A Nan! Hào quang thành âm, dùng âm thanh tỏ bày diệu lý, thành hạnh tinh
tấn, thông với sự vui tịch diệt, hạng này gọi là Thiểu Tịnh Thiên.

Cảnh "Tịnh Không" hiện tiền, chẳng có bờ bến, thân tâm nhẹ nhàng, thành sự
vui tịch diệt, hạng này gọi là Vô Lượng Tịnh Thiên.

Thế giới và thân tâm, tất cả đều trong sạch, thành tựu đức tính trong sạch,
thắng cảnh hiện tiền, qui về cái vui tịch diệt, hạng này gọi là Biến Tịnh Thiên.

- A Nan! Ba bậc này đầy đủ công hạnh đại tùy thuận, thân tâm yên ổn, được sự
vui vô lượng, dù chẳng phải thật đắc chân Tam Ma Địa, nhưng nơi tâm yên ổn
trọn đủ sự hoan hỷ, gọi là Tam Thiền”.

Tâm thức các vị trời ở cảnh giới Tam Thiền rất nhẹ nhàng trong sáng vì chỉ còn
có 2 thọ là Lạc thọ và Xả thọ. Đây được xem là tâm thức hành giả đã bắt đầu
bước vào cảnh giới “Bất Động Vô Vi” theo Duy Thức Học, cảnh giới mà nơi đó
tâm thức không còn bị động lay bởi các sắc tướng.  Do đó có thể xem cảnh giới
Tam Thiền thuộc về giai đoạn 3 trong 5 giai đoạn tu tập Duy Thức. Giai đoạn
này có tên gọi là "Nhiếp Mạt Qui Bổn" (thu vén phần ngọn, trở về phần gốc), 
tương ưng với Thông Đạt vị của Duy Thức Hạnh, được diễn đạt qua 4 câu kệ:

"Nhược thời ư sở duyên     (Tạm dịch: "Nếu khi nơi chỗ thấy biết

Trí đô vô sở đắc                                         Trí đều không chỗ đắc

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



Nhĩ thời trụ Duy Thức                               Ấy là lúc trụ Duy Thức

Ly nhị thủ tướng cố"                                 Đã  lìa bỏ hai tướng chấp thủ")

Hai tướng chấp thủ nêu trên là Năng Thủ (bản ngã, chủ thể, ông chủ, tâm thức
của hành giả) và Sở thủ (khách thể, khách trần, cảnh trần bên ngoài, đối tượng
nhận thức của tâm thức hành giả). Do từ hai tướng Thủ này mà nơi phàm phu
có ra nghiệp quả, chủng tử luân hồi; còn nơi hiền thánh lại có ra chấp vướng các
quả vị sở đắc.

Quả vị Tứ Gia Hạnh (của Sơ Thiền và của Nhị Thiền) do còn có hai tướng Thủ
nêu trên, là còn có sở đắc nên chưa được gọi là trụ Duy Thức tính; chỉ từ quả vị
Thông Đạt (của Tam Thiền) trở lên mới được xem là không còn hai tướng, không
còn có sở đắc nên được gọi là trụ Duy Thức tính. Ngoài ra, do ở cảnh giới Tam
Thiền đã có dụng công lìa bỏ các cảm thọ mừng vui thô trọng ("Ly Hỷ") nơi tâm
thức hành giả nên được xem tương ưng với giai đoạn "Thu vén phần ngọn, trở
về phần gốc". "Thu vén phần ngọn"  là tâm thức hành giả không còn buông
lung theo các cảm thọ mừng vui (Hỷ)  thô trọng nữa,  nên nay tâm thức được
trọn vẹn an vui. "Trở về phần gốc" chính là trở về với căn nguồn của tâm thức,
trở về với A Lại Da thức. Vậy tất cả các mừng vui nay đều được buông xả, bao
gồm các mừng vui thế tục (của Dục giới), và cả các mừng vui sơ khởi nơi Đạo
pháp của Sơ Thiền (Ly Sinh Hỷ Lạc) và của Nhị Thiền (Định Sinh Hỷ Lạc). Đây
cũng chính là tương ưng với giai đoạn hành giả bắt đầu làm chủ, kiểm soát được
sự vọng động của Ý thức một cách có hiệu quả: Ý thức đã bị làm yếu đi sức tạo
nghiệp ở Sơ Thiền, rồi đã bắt đầu được kiểm soát ở Nhị Thiền, nay được tắm gội,
gọt tỉa ở Tam Thiền.  Như thế, với thành quả Vô Sở Đắc trí, trụ Duy Thức tính,
cùng công phu xa rời, lìa bỏ 2 thủ chấp về Năng và Sở, hành giả nay đã bước
vào Thánh vị, không còn si mê, bám víu, luyến chấp bản ngã nữa. Thánh vị bên
Thanh Văn thừa là quả vị Nhập Lưu (Tu Đà Hoàn),  bên Bồ Tát thừa là Bồ Tát Sơ
Địa (Hoan Hỷ Địa), địa vị đầu tiên của hàng Thập Địa Bồ Tát (Bồ Tát Đăng Địa).

Tu Đà Hoàn là quả vị đã đoạn trừ xong Kiến Hoặc, là đã không còn mê lầm do
ác kiến (thân kiến, biên kiến, tà kiến, kiến thủ, giới cấm thủ) từ Ý thức phân
biệt; nhưng các ngài chưa đoạn trừ xong Tư Hoặc, là vẫn còn mê lầm từ chủng
tử nghiệp thức Câu Sinh phiền não (tham, sân, si, mạn, nghi) nơi Mạt Na thức.

Ở cảnh giới Tam Thiền không còn có các tai ương về lửa (hỏa tai) và về nước
(thủy tai) nhưng còn có tai ương về gió (phong tai).

2.4 Tứ Thiền:

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



Cảnh giới Tứ Thiền được gọi tên là "Xả Niệm Thanh Tịnh Địa", được xem là cảnh
giới thanh tịnh do dụng công buông bỏ tất cả niệm khởi. Niệm là tưởng nghĩ,
nhớ nghĩ, suy nghĩ; nói chung là các động thái tri giác, phân biệt nơi tâm thức Ý
thức (Đệ Lục Thức) được sinh khởi khi Tiền Lục Thức tiếp xúc, tác ý với trần
cảnh. Niệm này thường được gọi là "Vọng Niệm" để phân biệt với “Chính Niệm”
của các cảnh giới tu tập từ Sơ Thiền trở lên. Tuy vậy, tất cả các niệm dù là Vọng
Niệm hay Chính Niệm đều là tâm thức bị động, có sinh rồi có diệt, có đó rồi
không có đó, liên tục không dừng nghỉ, như huyễn như mộng nơi tâm thức.
Niệm được sinh khởi liên tục nơi tâm thức chúng sinh hữu tình qua tác động
thường hằng khi căn và cảnh tiếp xúc khiến phát động chủng tử tập khí của vô
lượng kiếp sống quá khứ. Các chủng tử tập khí này  được tích chứa rất an toàn
nơi nguồn căn A Lại Da thức và thường được xem là một nguồn suối trôi chảy,
luân chuyển bất tận…Công phu xả được niệm chỉ có từ cảnh giới Tứ Thiền trở
lên vì chỉ ở nơi cảnh giới này trở lên, Ý Thức mới có đủ sức trong sáng, sắc bén,
nhanh nhạy, tinh anh, để  nhận biết, phân biệt, thấy rõ được niệm khởi ngay từ
đầu mối, nguồn căn tâm thức một cách có hiệu quả. Rồi tiếp theo đó, Ý Thức lại
có năng lực chủ động nắm bắt, buông bỏ, cùng làm chủ, điều khiển được niệm
khởi. Do vậy, việc buông bỏ hoàn toàn niệm khởi không phải là việc dễ dàng mà
bất cứ hành giả nào cũng có thể thực hiện được. Chỉ khi nào tâm thức hành giả
tương ưng nơi cảnh giới Tứ Thiền, việc buông bỏ vọng niệm này mới có cơ may
thành tựu.

Cảnh giới Tứ Thiền có 4 chi phần là: (1) Xả Thanh Tịnh, (2) Niệm Thanh Tịnh, (3)
Xả Thọ (Thọ không khổ, không lạc), và (4) Tâm Tính Nhất Cảnh.

Chi phần Xả Thanh Tịnh chính là buông bỏ tất cả cảm thọ và vọng niệm để tâm
thức được quay trở về gần gũi hơn, tương ưng hơn với Chân Tâm thanh tịnh. Để
buông bỏ cảm thọ và vọng niệm có hiệu quả, hành giả cần vận dụng phát huy
tối đa năng lực về "Chính Tri", chi phần thứ  ba trong 5 chi phần nơi cảnh giới
Tam Thiền.  Chi phần Chính Tri lại là thành tựu tốt đẹp sau cùng của công phu
“Chính Niệm Tỉnh Giác” của các cảnh giới bên dưới (Sơ Thiền và Nhị Thiền).  Từ
giai đoạn "Chính Niệm Tỉnh Giác" lên đến giai đoạn "Chính Tri", Ý Thức đã được
gạn lọc rất kỷ càng, rất tinh vi qua các công đoạn lìa bỏ tham dục, ái dục vào
trần cảnh (nơi Sơ Thiền), lìa bỏ dụng công tầm tứ giáo pháp (nơi Nhị Thiền), lìa
bỏ cảm thọ thô trọng (Hỷ) cùng đã rời bỏ được bản ngã (Năng Thủ) cùng chấp
luyến trần cảnh (Sở Thủ) của công phu tu tập tâm thức nơi Tam Thiền.

Chi phần "Niệm Thanh Tịnh" xác định các niệm khởi nơi cảnh giới Tứ Thiền chỉ
còn một sắc màu thanh tịnh vì không còn có bất cứ sự chấp mắc, tham luyến, ái
dục nơi cảnh trần của Dục Giới; cũng không còn bị hạn hẹp vướng chấp bởi các
thọ thô, các tưởng thô, và cũng không còn có hiện diện của Nhị Thủ (Năng Thủ
và Sở Thủ) nơi các cảnh giới sở đắc, sở chứng của các thiền bậc bên dưới. Niệm

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



thanh tịnh cũng là lý do khiến hành giả thành tựu được công phu Xả Thanh Tịnh
nêu trên. Như thế, công phu xả niệm thực hiện được tốt đẹp nơi cảnh giới Tứ
Thiền là do bởi 2 lý do: một là Ý Thức đã sắc bén, mạnh mẽ, tinh nhạy, và hai là
các niệm khởi nay cũng đã rất thanh tịnh, nhẹ nhàng, không còn trọng trược,
bám chấp một cách cứng chắc nữa.

Chi phần "Xả Thọ" hoặc là "Thọ không khổ, không lạc" là loại cảm thọ vi tế,
trong sạch nhất trong 5 loại cảm thọ (Ưu, khổ, hỷ, lạc, và xả) vì xuất phát từ nơi
Ý Thức đã quá thanh tịnh của cảnh giới Tứ Thiền, không còn là từ nơi thân thể
vật chất thô trọng với Ý Thức còn nhiều chấp vướng nặng nề. Lý do là chi phần
"Xả Thọ" của cảnh giới Tứ Thiền hầu như chỉ tương ưng với 5 tâm sở Biến Hành
(Xúc, Tác Ý, Thọ, Tưởng, Tư) của A Lại Da thức vì ở cảnh giới này đã không còn
có phân biệt chấp mắc trần cảnh của Ý Thức và cũng đã vượt qua sự chấp mắc
vào bản ngã, vào năng thủ và sở thủ của Mạt Na thức. Có thể nói chi phần "Xả
Thọ" và chi phần "Xả Niệm Thanh Tịnh" chính là các trợ thủ đắc lực cho cho chi
phần "Xả Thanh Tịnh" và khiến cảnh giới Tứ Thiền có tên gọi tổng quát là "Xả
Niệm Thanh Tịnh Địa"

Chi phần "Tâm Tính Nhất Cảnh" của cảnh giới Tứ Thiền đã càng cao sâu, vi tế
và huyền mật hơn các cảnh giới bên dưới. Điều này được minh định qua tên gọi
cấp độ Định của trời Tứ Thiền. Cấp độ Định này có tên gọi là Tam Muội Vương,
là vua của các Định, vì đây là cảnh giới Định đã có thể tri giác, linh giác vào sâu
nơi A Lại Da thức (Căn Bản Thức), thức nguồn cội, thức thẳm sâu nhất trong Bát
Thức Tâm Vương.

Đến đây có thể phân biệt, nhận định ra các cấp độ Thiền Định trong tam giới
như sau: (1) Ở Dục Giới, do có nhiều Dục (tham dục, ái dục), tâm thức luôn xáo
trộn mãnh liệt nên khó có thể thành tựu thiền định; (2) ở Sắc Giới Sơ Thiền, do
còn có hỏa tai, nhiều lửa giác quán (tầm tứ) nên khiến tâm thức bị dao động
nên cũng khó vào định, (3) ở Sắc Giới Nhị Thiền, do còn có thủy tai (nước Hỷ
Lạc) nên khiến tâm thức cũng chưa thật sự lắng yên nhưng đã tạm thời ít bị dao
động (4) ở Sắc Giới Tam Thiền, do còn có phong tai (gió Diệu Lạc) nên tâm chưa
hoàn toàn lặng trong, thanh tịnh (4) Phải đến Sắc Giới Tứ Thiền, tâm mới thực
sự xem là thanh tịnh, nên Định ở Tứ Thiền còn thường được gọi là Tam Muội
Vương.  Có thể nói chung là cấp độ thiền định càng cao sâu thì Ý Thức càng lìa
xa cảnh trần và Mạt Na thức ( Ý ) càng rời bỏ chấp mắc về bản ngã, nên Ý Thức
và Mạt Na thức lại càng dễ dàng quay trở về đến gần với A Lại Da thức hơn, có
hành trạng tương ưng với A Lại Da thức hơn để rồi dần dà tu tập mà ứng hợp,
hòa nhập cùng bản thể Chân Tâm, Phật Tính nên chi phần này có tên gọi là
"Tâm Tính Nhất Cảnh".

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



Nơi Tam Muội Vương của Tứ Thiền, các hoạt động của Ý thức được xem như là
đã vắng bóng nên các cảm thọ (Thọ uẩn), các vọng tưởng, các vọng niệm
(Tưởng uẩn) hầu như cũng không còn hiện diện; và ngay cả các động chuyển vi
tế của tâm thức (Hành Uẩn) cũng đều đã được tịnh chỉ. Như thế, xét về 5 uẩn
(Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức), có thể nhận ra là Sắc uẩn nhục thân đã bắt đầu
được chuyển hóa ra quang thân ở Sơ Thiền; 3 uẩn kế tiếp là Thọ Uẩn, Tưởng
Uẩn, và Hành Uẩn được đẽo gọt, mài giũa, bào mòn dần ở Nhị Thiền và Tam
Thiền; rồi 3 Uẩn này cũng đều được chuyển hóa dần dà quay trở về nguồn cội A
Lại Da thức ở Tứ Thiền. Theo kinh Lăng Già, nguồn cội A Lại Da ở Tứ Thiền được
các Ngoại Đạo sai lầm xem là Thần Ngã, nên Ngoại Đạo đến đây lầm tưởng cho
là đã đạt đạo.

Cảnh giới Tứ Thiền được kể bao gồm 10 cảnh trời với tên gọi là: (1) Vô Vân
thiên, (2) Phúc Sinh thiên, (3) Quảng Quả thiên, (4) Vô Tưởng thiên, (5) Vô Phiền
thiên,  (6) Vô Nhiệt thiên, (7) Thiện Kiến thiên, (8) Sắc Cứu Cánh thiên, (9) Hòa
Âm thiên, và (10)  Đại Tự Tại thiên. Trong 10 cảnh trời này, có 5 cảnh trời được
gọi là "Tịnh Cung"; đó là (1) Vô Phiền thiên,(2) Vô Nhiệt thiên, (3) Thiện Hiện
thiên (là cảnh trời trung gian nên không được kể tên vào 10 cảnh trời nêu trên),
(4) Thiện Kiến thiên, và (5) Sắc Cứu Cánh thiên. Các tên gọi này của cảnh trời
Tứ Thiền cũng đã phần nào biểu hiện được nội dung các thành quả tu tập được:
như Vô Vân thiên có thể tượng trưng cho tâm thức trong sáng, không còn bị
mây mù che phủ; Phúc Sinh thiên là cõi có phúc đức cao tột ; Quảng Quả thiên
là cõi có thành quả tu tập giải thoát đã rộng khắp; Vô Tưởng thiên là cõi có tâm
thức vắng lặng nên không còn niệm tưởng, Ý Thức nay dường như đã không còn

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



hoạt động phân biệt chấp trước một cách tự tung tự tác nữa; Vô Phiền thiên là
cõi đã vắng bóng, không còn có  các phiền não câu sinh (tham, sân, si, mạn,
nghi, ác kiến); Vô Nhiệt thiên là cõi có  sự mát mẻ, thanh lương (do không còn
phiền não bức bách); Thiện Kiến thiên là cõi có cái thấy biết thiện lành, rõ ràng
nơi tâm thức rộng khắp còn có giới hạn; Sắc Cứu Cánh thiên là cõi đã đến chổ
tận cùng thanh tịnh của cõi Sắc Giới; Hòa Âm thiên là cõi có thể cảm nhận, hòa
nhập vào âm thanh ở khắp các nơi; Đại Tự Tại thiên là cõi có tâm thức đã hoàn
toàn chủ động, tự cảm thấy an ổn với thánh trí...

Trong kinh Thủ Lăng Nghiêm, đức Phật khai thị diễn đạt, phân định cảnh giới Tứ
Thiền như sau:

"1. Lại nữa A Nan! Cõi trời này, thân tâm chẳng bị bức bách, nhân khổ đã hết,
biết sự vui chẳng thường trụ, lâu ắt biến hoại, hai tâm khổ vui nhất thời cùng
xả, tướng thô đã diệt, tính phước được sinh, hạng này gọi là Phước Sinh Thiên.

Tâm xả viên dung, thắng giải trong sạch, được sự tùy thuận nhiệm mầu, cùng
tột vị lai, tính phước chẳng ngăn ngại, hạng này gọi là Phước Ái Thiên.

A Nan! Từ cõi trời này tẻ ra hai đường: Nếu dùng tâm sáng tỏ đầy đủ phước đức
trước kia để tu chứng an trụ, hạng này gọi là Quảng Quả Thiên.

Nếu nơi tâm trước kia, nhàm chán cả khổ vui, lại nghiền ngẫm cái tâm xả chẳng
gián đoạn, trọn thành đạo xả, thân tâm tiêu diệt, lắng tâm bặt tưởng, trải qua
năm trăm kiếp. Nhưng vì người ấy đã lấy cái sinh diệt làm nhân, thì chẳng thể
phát minh tính chẳng sinh diệt, nên nửa kiếp đầu thì diệt, nửa kiếp sau lại sinh,
hạng này gọi là Vô Tưởng Thiên.

- A Nan! Bốn bậc này tất cả cảnh khổ vui của thế gian chẳng thể lay động, dù
chẳng phải là chỗ chân bất động của đạo vô vi, nhưng nơi tâm có sở đắc, công
dụng thuần thục, gọi là Tứ Thiền”.

Cũng ở trong kinh Thủ Lăng Nghiêm, đức Phật đã khai thị về 5 bậc Bất Hoàn
Thiên như sau:

"Ở đây, còn có năm bậc Bất Hoàn Thiên, đã dứt sạch chín phẩm tập khí của cõi
dưới, khổ vui đều hết, chẳng định cư ở cõi dưới, nên an lập chỗ ở nơi tâm xả của
đồng phận chúng sinh.

Vậy, khổ vui đã diệt, ưa ghét chẳng sinh, hạng này gọi là Vô Phiền Thiên.

Tự tại phóng xả, chẳng có năng sở, tâm chẳng đối đãi, hạng này gọi là Vô Nhiệt
Thiên.

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



Mười phương thế giới, diện kiến trong lặng, chẳng còn tất cả cấu nhiễm của
cảnh trần, hạng này gọi là Thiện Kiến Thiên.

Diệu kiến hiện tiền, biến tạo vô ngại, hạng này gọi là Thiện Hiện Thiên.

Sắc trần từ tướng lăng xăng đến chỗ cứu cánh chẳng động, cùng tột tính sắc
chẳng có bờ bến, hạng này gọi là Sắc Cứu Cánh Thiên.

- A Nan! Với các cõi Bất Hoàn Thiên này, chỉ riêng bốn vị Thiên Vương cõi Tứ
Thiền mới được nghe biết, nhưng chẳng thể thấy biết. Như nay trong thế gian,
nơi núi sâu rừng thẳm, những đạo tràng của bậc thánh, đều có các vị A La Hán
trụ trì, mà người thế tục chẳng thể thấy.

- A Nan! Mười tám cõi trời kể trên, dù thoát khỏi cảnh dục, nhưng chưa thoát
khỏi sắc thân, gọi là Sắc Giới.”

Nhìn chung, tâm thức các vị trời ở cảnh giới Tứ Thiền được xem là đã rất nhẹ
nhàng trong sáng hơn so với cảnh giới Tam Thiền vì nay đã không còn Lạc thọ
mà chỉ còn có Xả thọ. "Chỉ còn có Xả thọ" là một đặc tính chỉ có ở nơi A Lại Da
thức nên đến giai đoạn Tứ thiền, tâm thức hành giả được xem như đã trở về đến
rất gần với cội nguồn. Đây thường được gọi là cảnh giới “Bất Động Vô Vi” vi tế,
nhiệm mầu của Tứ Thiền. Điều này được minh chứng là nơi cảnh giới Tứ Thiền
đã không còn có bất kỳ tai ương, họa hại (hỏa, thủy, phong) nào có thể xảy đến
được. Tuy nhiên, có thể cảm nhận là cảnh giới Tứ thiền vẫn còn thuộc "Thông
Đạt Vị" của Duy Thức Học (cùng với cảnh giới Tam Thiền) vì chưa đạt đến chỗ
"Vô Đắc bất tư nghì" (“Tu Tập Vị”) của các bậc A La Hán.

A La Hán là quả vị cao nhất của Thanh Văn thừa. Quả vị này còn có nhiều tên
gọi khác như Vô Sinh (không còn luân hồi trở lại), Sát Tặc (đã dẹp xong giặc
phiền não), Ứng Cúng (xứng đáng được cúng dường)… Quả vị này được xem là
tương đương với quả vị Bồ Tát Bát Địa (Bồ Tát địa thứ tám) hay còn gọi là Bồ
Tát Bất Động Địa bên Bồ Tát thừa. A La Hán là quả vị đã kiến tính, đã đoạn trừ
sạch Kiến Hoặc và Tư Hoặc, đã vượt qua Ý thức và  Mạt Na thức nên các ngài
không còn chấp mắc nơi bản ngã, đã vượt qua,  không còn bị trói buộc, luân hồi
theo 5 uẩn nữa. Có thể nói chung là tất cả các pháp môn tu tập Phật Đạo (Thiền
tông, Tịnh Độ tông, Mật tông...) đều chỉ nhằm đối trị, bào mòn, buông bỏ chấp
mắc về ngũ uẩn cho chúng sinh Tam Giới. Các vị A La Hán được xem như đã có
tầng bậc thiền định cao nhất trong Tam Giới. Tầng bậc này có tên gọi là "Diệt
Thọ Tưởng Định", vì là nơi không còn chút bóng dáng của Thọ uẩn và Tưởng
Uẩn nữa; cũng là nơi được xem như không còn có Hành Uẩn do các ngài đã làm
chủ được Thức uẩn và có khả năng xả bỏ đi Thức uẩn để thành Phật. Trên bình
diện Duy Thức Học, có thể xem quả vị A La Hán tương ưng với 2 bước tu tập sau
cùng (4th và 5th) của 5 bước tu tập Duy Thức Hạnh. Hai bước này có tên gọi là

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



"Tu Tập vị" và"Cứu Cánh vị" với 2 bài kệ như sau:

(Tu Tập vị)

"Vô đắc bất tư nghì       (Tạm dịch: Vô đắc không thể nghĩ lường

Thị xuất thế gian trí                          Đó là ra khỏi trí thế gian

Xả nhị thô trọng cố                           Khi đã buông bỏ hai thô nặng

Tiện chứng đắc chuyển y"               Liền chứng đắc mà chuyển y").

(Cứu Cánh vị)

"Thử tức vô lậu giới       (Tạm dịch:   Đây là cảnh giới vô lậu

Bất tư nghì thiện thường                  Thiện, thường không thể nghĩ lường

An lạc giải thoát thân                         Pháp thân an lạc, giải thoát

Đại Mâu Ni danh pháp"                     Có tên gọi là Đại Mâu Ni").

3. Thiền Vô Sắc Giới:

Đây là cảnh giới ít khi được nhắc đến trong đạo Phật bởi 2 lý do:  trước hết, Vô
Sắc Giới là cảnh giới quá vi tế, quá trừu tượng, rất khó mô tả, khó cảm nhận,
khó cảm thông do cảnh giới này đã vượt qua, đã không còn có  tất cả dạng thể,
sắc thể, tướng thể của Dục Giới và Sắc Giới;  sau đó Vô Sắc Giới lại là cảnh giới
mà đức Phật không khuyên dạy, không khuyến khích,  không tán thành tu tập vì
cảnh giới này dễ dẫn đưa hành giả vào con đường tu tập của Ngoại Đạo.  Đặc
biệt là ở nơi các vị "Bất Hồi Tâm A La Hán": các ngài vì quá ham thích Niết Bàn
Hữu Dư Y tịch diệt , vắng lặng, không còn luân hồi sinh tử khổ đau nên nhập
Diệt Tận Định vĩnh viễn mà không tu tập tiếp tục để thành Phật hóa độ chúng
sinh.

Cõi Vô Sắc Giới có thể tính chỉ toàn là tâm thức cực thanh tịnh,vắng lặng, không
còn là vật chất thô trược như ở Dục Giới, cũng không còn là các sắc tướng chưa
vi tế, chưa thanh thoát như ở Sắc Giới. Vì thế, ở cõi Vô Sắc Giới, Chân Như đã
bắt đầu được vọng hiện ra.

Tùy theo cấp độ và tính chất của thiền định, cõi Vô Sắc Giới được phân biệt có 4
cảnh trời (4 xứ) là: (1) Không Vô Biên Xứ, (2) Thức Vô Biên Xứ, (3) Vô Sở Hữu Xứ,
và (4) Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ. Bốn loại thiền định này được gọi tên chung là
"Tứ Không Định".

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



Không Vô Biên Xứ là cõi giới hư không vô tận, cảnh giới sinh sống mà không có
các sắc tướng nghiệp duyên, nghiệp tướng như các cõi bên dưới. Cõi trời này
cũng còn có hiện diện tứ đại (đất, nước, gió, lửa), nhưng tứ đại chỉ có ở dạng
năng lượng nguyên thể, thanh tịnh, thuần khiết, tinh tế nên có tương ưng phần
nào với Chân Như. Điều này khiến Chân Như  bắt đầu được vọng hiện ra.

Thức Vô Biên Xứ là cõi giới sinh sống chỉ toàn là thức thể A Lại Da vô tận: tâm
thức các ngài nơi Định này đã hòa nhập hoàn toàn vào thức thể A Lại Da thường
hằng, mênh mông, lồng lộng. Đến cấp độ thiền định này, các ngài đã có được trí
lực đầy đủ để biến hóa, chuyển hóa thân tâm, cảnh sắc tùy theo ý muốn như sử
dụng thức tướng, thức thể nội tâm mà tạo ra thức thân (nhân ngã tướng, thân
tướng) và thức cảnh (môi trường sống, pháp tướng) cho chính mình. Đây thường
được gọi là thần thông "Ý Sinh Thân", "Ý Sinh Cảnh" trong đạo Phật. Cũng là lúc
được xem là bắt đầu có "Đại Thân" (thân lớn, như câu "thân lớn như núi chúa Tu
Di" trong kinh Kim Cang).

Vô Sở Hữu Xứ là cõi giới đã xa lìa tất cả trạng thái Không Quán mà sống hòa
nhập vào cảnh giới Không Tính. Ở cấp độ thiền định này, các ngài không còn sử
dụng thiền quán nữa, vì các ngài đã có đủ trí tuệ mạnh mẽ để trực nhận, trực
nhập được vào thiền cảnh. Ngoài ra, ở cấp độ thiền định này, các ngài đã không
còn bị ràng buộc và chi phối bởi các tâm sở cùng đã hóa giải được tận gốc tâm
sở "Tưởng". Như thế, cảnh giới Vô Sở Hữu có thể được xem là đã vượt qua ý
niệm về hai bên (ta- người, năng-sở, bỉ-thử..) tức là đã rất gần với tâm thức Vô
Ngã.

Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ là cõi giới đã hóa giải tận gốc tâm sở "Tưởng" và cả
các ý niệm về hai bên. Ở cấp độ thiền định này, các ngài đã hầu như không còn
bị ngũ uẩn (sắc, thọ, tưởng, hành, thức) chi phối, nên  các ngài đạt đến cấp độ
thiền định cao nhất của Tam Giới là "Diệt Thọ Tưởng Định". Các ngài đã trực
diện được với Chân Như nên có thể trọn vẹn sống với thể tính chân thật. Tuy
nhiên vì còn có Vô Minh Nghiệp Tướng quá vi tế nên các ngài chưa thể nhập vào
được Chân Như.

Trong kinh Thủ Lăng Nhiêm, đức Phật đã khai thị về cõi Vô Sắc Giới như sau:

"Lại nữa A Nan! Từ trên đảnh của Sắc Giới, lại tẽ ra hai đường:

- Nếu nơi tâm xả, phát minh trí huệ, sáng suốt viên thông, bèn ra cõi trần,
thành A La Hán, vào Bồ Tát Thừa, hạng này gọi là Hồi Tâm Đại A La Hán.

- Nếu nơi tâm xả được thành tựu, thấy thân chướng ngại, tiêu ngại vào không,
hạng này gọi là Không Xứ.

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



- Chướng ngại đã tiêu, vô ngại vô diệt, trong đó chỉ còn A Lại Da Thức và nửa
phần vi tế của Mạt Na Thức; hạng này gọi là Thức Xứ.

- Sắc và Không đã tiêu, tâm thức đều diệt, mười phương tịch lặng, chẳng có chỗ
đến; hạng này gọi là Vô Sở Hữu Xứ.

- Dùng tính thức chẳng động để diệt sự nghiền ngẫm, thành ra ở nơi vô tận lại
tỏ bày tính tận, như còn mà chẳng còn, tận mà chẳng tận, hạng này gọi là Phi
Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ.

- Hạng này xét cùng cái Không, nhưng chẳng tột lý Không; nếu từ thánh đạo Bất
Hoàn Thiên mà xét cùng, hạng này gọi là Bất Hồi Tâm Độn A La Hán.

- Nếu từ Vô Tưởng Thiên của ngoại đạo mà chấp thật Không, chẳng biết quày
đầu, mê muội hữu lậu, chẳng nghe chính pháp, bèn vào luân hồi.

- A Nan! Những cõi trời kể trên, mỗi mỗi đều là phàm phu đền trả nghiệp quả,
khi nghiệp quả trả hết bèn vào luân hồi. Thiên Vương các cõi ấy, đều là Bồ Tát
tu Tam Ma Địa, lần lượt tiến lên, hướng về đường tu của Bậc Thánh.

- A Nan! Cõi Tứ Không này, thân tâm dứt sạch, tính định hiện tiền, chẳng có sắc
thân của nghiệp quả; từ đây đến cùng, gọi là Vô Sắc Giới.

- Ấy đều do chẳng rõ diệu tâm sáng tỏ, tích chứa vọng tưởng, chấp thân trung
ấm, tùy loại thọ sinh, vọng có tam giới, nên vọng theo bảy loài mà chìm đắm”.

Tất cả các cấp bậc Thiền Định vừa nêu bên trên chỉ là một số thiền định của
Tam Giới, trong Tam Giới của Giáo Môn, được xem là có thể áp dụng chung cho
tất cả tâm hạnh, tâm nguyện (còn trong ba cõi hay giải thoát ra khỏi ba cõi,
thành Phật hay chưa thành Phật...) của ngũ thừa Phật Giáo, bao gồm Nhân
thừa, Thiên thừa, Thanh Văn thừa, Duyên Giác thừa, và Bồ Tát thừa. Tuy nhiên
các cấp bậc Thiền Định này có thể không cần thiết lắm cho nhiều trường hợp
đặc biệt, như ở các vị có căn cơ thông tuệ bậc thượng, có trí tuệ siêu việt sẵn
đủ, đã trồng sâu căn lành từ bao kiếp sống quá khứ. Đó là các Bồ Tát với hành
trạng thị hiện không theo tất cả các cấp độ thiền định có tầng bậc, tiệm thứ (Ly
sinh hỷ lạc, Định sinh hỷ lạc, Ly hỷ diệu lạc…) nêu trên. Như trong Pháp Bảo
Đàn Kinh có kể về truyện Lục Tổ Huệ Năng (638 – 713), một thanh niên nơi thôn
dã, vùng núi rừng của xứ Lãnh Nam sinh nhai với việc đốn cây, bán củi...chỉ cần
thoáng nghe người khách mua củi tụng kinh Kim Cang mà bèn buông bỏ tất cả
các việc thế gian, tìm đến Ngũ Tổ mà học đạo rồi đắc đạo để trở thành vị Tổ thứ
33 trong đạo Phật.

Trong kinh Lăng Già, đức Phật khai thị tất cả Tam Giới (Dục giới, Sắc giới, Vô
Sắc giới) đều không có thực, tất cả đều chỉ là do từ nơi chấp trước, vọng tưởng

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



sở sinh ra mà thôi.

Kinh Thủ Lăng Nghiêm cũng khai thị ngũ uẩn chỉ là vọng tưởng. Có 5 lớp vọng
tưởng tương ưng theo 5 uẩn, mỗi lớp lại kết cấu tạo ra một lớp nhơ đục, ô trược
che khuất thể tính Chân Tâm nơi thế gian bất thiện nên thường được gọi là "ngũ
trược ác thế". Chúng cũng được kinh gọi là "Ma" (ma ngũ uẩn)  vì chúng khiến
hành giả dễ sinh ra có si ái, mê chấp, lỗi lầm:

“(1) Sắc Uẩn gọi là "Kiên Cố Vọng Tưởng", đó là vọng tưởng của cha mẹ và của
mình giao kết nhau mà khởi tạo ra sắc thân kiên cố của Kiếp Trược;

(2) Thọ Uẩn gọi là "Hư Minh Vọng Tưởng", "Hư" thì năng thọ, "Minh" thì năng
nhận. Theo bản thể, "Hư Minh" chính là tâm Phật, nhưng hễ mống lên một niệm
chấp trước, muốn chứng đắc, liền bị thọ ấm che khuất mà khiến có ra Kiến
Trược;

(3) Tưởng Uẩn gọi là "Dung Thông Vọng Tưởng", đó là Tưởng có công năng dung
thông, biến hóa khiến tâm theo cảnh và khiến cảnh theo tâm mà khiến có ra
Phiền Não Trược;

(4) Hành Uẩn gọi là "U Ẩn Vọng Tưởng" vì do các vọng tưởng của Hành Uẩn rất
u nhàn, ẩn mật, khó thấy đươc. Mặt khác, Hành Uẩn sinh sinh diệt diệt chẳng
dừng, nghiệp báo luân hồi thường hằng lưu chuyển nên khiến có ra đủ thứ
chúng sinh của "Chúng Sinh Trược";

(5) Thức Uẩn gọi là "Điên Đảo Vọng Tưởng" vì đây chỉ là sự chấp mắc hư vô,
võng tượng, không có thực thể mà khiến có ra "Mệnh Trược".

Kinh Kim Cang cũng khẳng quyết tất cả Tam Giới, kể cả Vô Sắc Giới, cũng còn là
pháp giới hữu vi chưa được gọi là pháp giới vô vi nên ở cuối kinh đã có 4 câu kệ
dặn dò tha thiết:

"Nhất thiết hữu vi pháp           (Tạm dịch: Tất cả các pháp hữu vi

Như mộng huyễn bào ảnh                          Như mộng huyễn bọt bóng

Như lộ diệc như điển                                   Như sương cũng như điện chớp

Ưng tác như thị quán"                                 Nên tác ý thiền quán như thế)

Tác ý thiền quán như thế chính là dụng công để nhận thức, phân biệt, hiểu biết
ra được bản chất mong manh, vô thường, dễ dàng được kết tập rồi cũng dễ
dàng bị tan hủy ở tất cả mọi sự vật nơi thế gian Tam Giới.  Điều này dù chỉ có
thể thực hiện được một cánh hoàn hảo, triệt để sau khi kiến tính nhưng cũng có
thể cảm nhận được phần nào ít nhiều tùy theo căn cơ người và tùy theo sức

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html



dụng công hành trì, tu tập nơi mỗi hành giả. Sức dụng công, hành trì tu tập này
ở các bước sơ khởi cơ bản có thể cũng đã có sự liên hệ gắn bó ít nhiều với các
cấp bậc Thiền Định Tam Giới đã nêu bên trên. Điều này cũng được sáng tỏ
trong kinh Đại Bát Niết Bàn, phẩm "Ứng Tận Huờn Nguyên" (phẩm 27). Đó là
trước khi nhập diệt ở rừng Câu Thi Na nơi giữa bốn cặp, tám cội cây Ta La, đức
Phật đã ba thời thị hiện 27 lần nhập và xuất các cấp bậc Thiền Định Tam Giới:
như ở thời đầu, Ngài đã nhập Sơ Thiền rồi xuất Sơ Thiền mà nhập Nhị Thiền,
nhập Nhị Thiền rồi xuất Nhị Thiền mà nhập Tam Thiền, nhập Tam Thiền rồi xuất
Tam Thiền mà nhập Tứ Thiền, nhập Tứ thiền rồi lại xuất Tứ Thiền mà nhập
Không Xứ Định, xuất Không Xứ Định mà nhập Thức Xứ Định, xuất Thức Xứ Định
mà nhập Bất Dụng Xứ Định, xuất Bất Dụng Xứ Định mà nhập Phi Tưởng Phi Phi
Tưởng Xứ Định, xuất Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ Định mà nhập Diệt Tận Định,
rồi lại xuất Diệt Tận Định mà trở về nhập Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ Định...cho
đến nhập trở lại Sơ Thiền. Hai thời sau, Ngài cũng đã nhập xuất từ Sơ Thiền đến
Diệt Tận Định như vậy nhưng không lần lượt mà có cách quãng nhảy qua một
số cấp bậc. Đây có thể chính là lời gửi gắm, nhắn nhủ, nhắc nhở khéo léo đến tứ
chúng đệ tử, trời, người, các loài chúng sinh muôn ngàn đời sau về Thiền Định
Tam Giới và cũng là lời tạ  từ quá đổi diệu hòa  đến ngàn muôn huyễn mộng nơi
thế gian này vậy.

Tác giả: Khánh Hoàng Plano

Vài nét về Thiền định trong Tam Giới qua Duy Thức Học
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html


