
Vai trò của chùa Linh Sơn và Hội Nam kỳ
Nghiên cứu Phật học trong phong trào chấn
hưng Phật giáo Nam kỳ, giai đoạn 1920 -1945

ISSN: 2734-9195   17:35 03/12/2021

Thạc sĩ Thích Đồng Hạnh Chùa Đức Quang, 330 Nguyễn Tất Thành,
P.13, Q.4, Tp.HCM Tạp chí Nghiên cứu Phật học Số tháng 11/2021

Dẫn Nhập Phật giáo du nhập vào Việt Nam đến nay trải qua hơn 20
thế kỷ. Vì thế, lịch sử thăng trầm của dân tộc cũng chính là lịch sử
thăng trầm của Phật giáo Việt Nam. Dù trải qua bao thăng trầm
nhưng thực tế lịch sử cho thấy giáo lý từ bi, vô ngã, vị tha của đạo
Phật vẫn luôn là chỗ dựa tinh thần, là nét văn hóa, là đời sống của
mỗi người dân Việt Nam, là chất keo kết dính tinh thần dân tộc, vượt
qua mọi gian khổ của thời cuộc để cùng chấn hưng đất nước sau bao
biến cố của thời gian. Đến đầu thế kỷ XX, cùng với nhiều biến động
của thời cuộc, Phật giáo rơi vào tình thế suy vi tột độ, dẫn đến khủng
hoảng trong niềm tin của quần chúng nhân dân. Với tác động của các
phong trào chấn hưng Phật giáo từ quốc tế, cụ thể là Trung Hoa, Chư
tôn đức Phật giáo nước nhà, những người có hoài bão với Phật giáo,
như Hòa thượng (HT) Khánh Hòa (chùa Tuyên Linh, Bến Tre), HT.Huệ
Quang (chùa Long Hòa, Trà Vinh), HT.Khánh Anh (chùa Thiên Phước,
Trà Ôn)... Các Ngài luôn trăn trở cho tiền đồ Phật pháp, làm thế nào
để chấn hưng nền Phật học và chỉnh đốn tăng già, sau những cuộc
thảo luận bàn bạc về tình hình Phật giáo thế giới và Phật giáo Việt
Nam, ba vị Hòa thượng nhất trí khởi xướng phong trào chấn hưng Phật
giáo đầu tiên ở Nam kỳ với mục đích chấn chỉnh tổ chức tăng già, bài
trừ mê tín dị đoan, phổ cập giáo lý đối với quần chúng nhân dân. Để
việc chấn hưng đi vào thực tế không gì hơn là phải thành lập một tổ
chức Phật giáo hợp pháp để đều hành công việc. Đó là lý do mà Hội
Nam kỳ Nghiên cứu Phật học ra đời tại miền Nam vào năm 1931 và
đặt trụ sở tại chùa Linh Sơn quận Nhất, Sài Gòn. Sau đó là xuất bản
tạp chí Từ Bi Âm vào năm 1932 để hoằng truyền Phật pháp sâu rộng

Vai trò của chùa Linh Sơn và Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học trong phong trào chấn hưng Phật giáo Nam kỳ, giai đoạn 1920 -
1945
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-cua-chua-linh-son-va-hoi-nam-ky-nghien-cuu-phat-hoc-trong-phong-trao-chan-
hung-phat-giao-nam-ky-giai-doan-1920-1945.html



trong quần chúng phật tử. Đến nay vẫn chưa có công trình nghiên cứu
nào viết về vai trò của chùa Linh Sơn trong việc thành lập tổ chức đầu
tiên của Phật giáo trong phong trào chấn hưng giai đoạn 1920 - 1945,
tạo tiền đề cho các tổ chức Phật giáo khắp ba miền được thành lập và
tiến đến thống nhất Phật giáo sau này. Chính vì thế, người viết chọn
đề tài Vai trò của chùa Linh Sơn và Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học
trong phong trào chấn hưng Phật giáo ở Nam kỳ giai đoạn 1920 -
1945, phần nào đóng góp công sức bé nhỏ vào tư liệu nghiên cứu
Phật giáo nước nhà và thể hiện sự tri ân với chư tiền bối hữu công đã
dày công giữ gìn và phát triển đạo pháp từ ngàn xưa đến ngày nay.
Tag: chùa Linh Sơn, Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học, Phật giáo Nam
kỳ, Phật học, Hòa thượng Khánh Hòa,…

[caption id="attachment_11493" align="alignleft" width="500"]

Vai trò của chùa Linh Sơn và Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học trong phong trào chấn hưng Phật giáo Nam kỳ, giai đoạn 1920 -
1945
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-cua-chua-linh-son-va-hoi-nam-ky-nghien-cuu-phat-hoc-trong-phong-trao-chan-
hung-phat-giao-nam-ky-giai-doan-1920-1945.html



 Chùa Linh Sơn,

Quận 1, Tp.HCM[/caption]

1. Thành lập Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học tại
Chùa Linh Sơn

Trong công cuộc chấn hưng Phật giáo giai đoạn 1920-1945 chùa Linh Sơn đóng
một vai trò cực kỳ quan trọng bởi vì nó góp phần cho sự thành lập của Hội Nam
kỳ Nghiên cứu Phật học, một hội nhóm đã làm ngọn cờ tiên phong và là động
lực cho sự phát triển của các hội Phật giáo khác khắp ba miền.

Vai trò của chùa Linh Sơn và Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học trong phong trào chấn hưng Phật giáo Nam kỳ, giai đoạn 1920 -
1945
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-cua-chua-linh-son-va-hoi-nam-ky-nghien-cuu-phat-hoc-trong-phong-trao-chan-
hung-phat-giao-nam-ky-giai-doan-1920-1945.html



Mặc dù HT.Khánh Hòa khởi xướng phong trào chấn hưng Phật giáo từ đầu những
năm 1923, phong trào chấn hưng bị dừng chân tại chỗ do nhiều lý do khách
quan [7]. Mãi tới năm 1927, ý tưởng về chấn hưng Phật giáo lại trở nên nồng
nàn trong tâm trí Ngài, khi những bài báo của những vị cư sị và tu sĩ hữu tâm
muốn khôi chấn lại Phật giáo nước nhà, mà nổi bật trong thời gian này là HT.Tự
Lai chùa Tiên Lữ (Thái Nguyên) và cư sĩ Nguyễn Mục Tiên. HT.Tự Lai, trong bài
viết “Về việc chấn hưng Phật giáo” đăng trong Khai Hóa Nhật Báo số 1640, đề
ra ba việc cấp bách trong việc chấn hưng Phật giáo: Mở giảng đường, mở trường
học và lập viện tế bần[13, tr.50]. Cư sĩ Nguyễn Mục Tiên, với bài báo tựa “Nên
chấn hưng Phật giáo nước nhà” được đăng trong Đông Pháp Thời Báo số 529
ngày 05/01/1927, nhấn mạnh sự cần thiết về giáo dục cho giới tăng lữ nhằm
giúp tăng, ni có đủ bản lĩnh và kiến thức hoằng truyền Phật lý tới người dân[7].

Cảm được tâm nguyện của HT.Tự Lai, cùng trong năm 1927, HT.Khánh Hòa cho
sư Thiện Chiếu ra Thái Nguyên tìm HT.Tự Lai, nhằm kêu gọi HT.Tự Lai cùng hợp
tác chấn hưng Phật giáo. Tuy nhiên trong chuyến đi ra Bắc lần này, sư Thiện
Chiếu đã không thành công trong việc thuyết phục HT.Tự Lai và quý tăng lữ
phía Bắc cùng hợp tác. Nhưng xét cho cùng không phải là hoàn toàn thất bại,
bởi vì sư Thiện Chiếu đã mang về miền Nam những góp ý tích cực và hữu ích
của HT.Tự Lai cùng Cẩm nang chấn hưng Phật giáo của HT.Thái Hư [10]. Bản
cẩm nang này, trên một phương diện nào đó chắc chắn tác động tới tư duy và
thái độ làm việc của HT.Khánh Hòa trong những năm sau đó.

Tháng 12 năm 1927, HT.Khánh Hòa nộp đơn lên chính quyền bảo hộ Pháp, xin
mở Hiệp Hội Phật giáo (Association des Bouddhistes). Nhưng đơn xin mở hội của
HT.Khánh Hòa bị bác bởi nhiều lý do, mà trong đó lý sai về điều lệ là nguyên
nhân chính dẫn tới sự bị bác bỏ. Theo điều lệ bị bài bác, Hòa thượng cho phép
bất kỳ ai cũng có thể tham gia Hội Phật giáo này, và như vậy nó không đúng với
bản chất và cái tên của hội.

Ngày 01/04/1928, HT.Khánh Hòa cùng với các Hòa thượng: Lê Trí Chất (trụ trì
chùa An Phước, Sa Đéc), Phạm Văn Khuê (trụ trì chùa Thanh Lương, Biên Hòa),
Trương Tấn Phát (trụ trì chùa Chúc Thọ, Gia Định), Thái Văn Cơ (trụ trì chùa
Phước Long, Long Xuyên) và sư Thiện Chiếu (trụ trì chùa Linh Sơn, đường
Douaumont, Sài Gòn) đã tu chỉnh lại bản điều lệ cũ. Điều lệ dự thảo gồm 6 thiên
và 41 điều khoản. Điều lệ liên quan tới hội viên được sửa đổi như sau: “Hội Phật
giáo gồm có 3 hạng hội viên: Tán trợ hội viên, Chủ trì hội viên và Thường trợ hội
viên. Tán trợ hội viên là những người nào giúp cho Hội ít nữa là một số tiền một
trăm đồng Đông Dương (100$) đóng tất một lần. Chủ trì hội viên, khi vào Hội,
đóng tất một lần số tiền ba chục đồng (30$) và khỏi góp tiền năm. Trừ cho
những người nào ở Sài Gòn hay là cách năm ngàn thước quanh châu thành Sài

Vai trò của chùa Linh Sơn và Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học trong phong trào chấn hưng Phật giáo Nam kỳ, giai đoạn 1920 -
1945
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-cua-chua-linh-son-va-hoi-nam-ky-nghien-cuu-phat-hoc-trong-phong-trao-chan-
hung-phat-giao-nam-ky-giai-doan-1920-1945.html



Gòn, thì tiền vào hội 30$ được đóng làm 3 kỳ trong một năm, nghĩa là cứ 4
tháng đóng 10$, mà, đúng mỗi kỳ, phải đóng nội tháng thứ nhất, chứ không
được trễ. Thường hội viên, khi vào hội, đóng tất một lần số tiền năm đồng (5$)
và cũng khỏi góp tiền năm”. Tuy nhiên, khi Sở Mật thám tiến hành điều tra thì
đạo hạnh của một số vị tham gia sáng lập có vấn đề, chẳng hạn như sư Trần
Văn Hương đã mất ngày 14/10/1926 (Âm lịch) mà trên Bản Điều lệ soạn thảo
ngày 1/4/1928 vẫn có chữ ký; ông Trương Tấn Phát, chủ chùa Chúc Thọ có qua
lại với Bùi Quang Chiêu; ông Thái Văn Cơ có gia nhập đạo Cao Đài; ông Thiện
Chiếu đã từng cộng tác với “Pháp Việt Nhứt Gia”… Đây là một trong những lý do
khiến cho Hiệp Hội Phật giáo (Association des Bouddhistes) vẫn không được
phép thành lập[10].

[caption id="attachment_11497" align="alignright" width="355"]

 Cố Hòa thượng Khánh Hòa

[/caption]

Cuối năm 1928, các HT.Khánh Hòa, Huệ Quang, Liên Trì, Thiện Niệm đến chùa
Linh Sơn cùng sư Thiện Chiếu và một số phật tử hữu tâm có ý định thành lập
Hội chấn hưng Phật giáo với mục đích lập Phật học đường, nhằm giáo dục tăng
đồ và Phật học thư xã tàng trữ kinh sách phục vụ cho hoạt động nghiên cứu.
Nhưng, do không xin được giấy phép của chính quyền, hội này không đi vào
hoạt động. Năm 1929, HT.Khánh Hòa cùng những vị tôn túc lại hiệp ý thành lập

Vai trò của chùa Linh Sơn và Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học trong phong trào chấn hưng Phật giáo Nam kỳ, giai đoạn 1920 -
1945
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-cua-chua-linh-son-va-hoi-nam-ky-nghien-cuu-phat-hoc-trong-phong-trao-chan-
hung-phat-giao-nam-ky-giai-doan-1920-1945.html



Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học tại chùa Tam Bảo (Rạch Giá), nhưng số phận
của hội này cũng giống như Hội chấn hưng Phật giáo [7].

Vào mốc thời gian từ 1928-1930, chính quyền bảo hộ thay đổi chính sách về tôn
giáo, thậm chí trong một lần thị sát Tây Nam bộ Toàn Quyền Đông Dương
Pasquier đưa ra quyết định thành lập một tổ chức Phật giáo để bảo tồn Phật
giáo trước tình hình Cao Đài mở rộng ảnh hưởng tại Tây Nam bộ. Nhân cơ hội
này, cư sĩ Trần Nguyên Chấn cho xây dựng chùa Linh Sơn nhằm khôi chấn Phật
giáo. Trước tiên, ông xây dựng chùa Linh Sơn ở đường Douaumont (nay là
đường Cô Giang) trên phần đất thuộc sở hữu của cá nhân ông. Tiếp đó, ông đã
bỏ tiền ra làm hơn 500 tượng Phật để an trí trong khuôn viên chùa Linh Sơn, và
một nửa trong số đó, ông đem tặng các chùa ở Nam kỳ. Trong thời gian này,
ông đã kết giao với nhiều nhà Sư ở Nam kỳ và cuối cùng ông quyết định hợp tác
với HT.Khánh Hòa [10].

Vào đầu năm 1929, hai vị này đã hợp tác thành lập Ủy ban Bảo tồn Phật giáo do
HT.Lê Khánh Hòa làm Trưởng ban, ông Trần Nguyên Chấn làm Phó ban, cùng
với các vị khác như: Huỳnh Thái Cửu, Thái Phúc, Trần Văn Giác, Nguyễn Thanh
Hậu ở Trà Vinh; Lê Đức Thi, Nguyễn Văn Căn, Trần Văn Khuê, Nguyễn Văn Nhơn
ở Sài Gòn. Ủy ban này xin phép nhà cầm quyền thành lập Thư viện Phật học và
Phòng đọc, được đặt tại chùa Linh Sơn, số 149, đường Douaumont (nay là
đường Cô Giang, quận 1), Sài Gòn. Tuy nhiên, thư xin thành lập thư viện và
phòng đọc, lúc đầu, không được chấp thuận. Vì vậy, ngày 07/10/1929, ông Trần
Nguyên Chấn có viết thư cho bà Karpelès là Thư ký của Viện Phật giáo ở Phnom
Penh, yêu cầu bà Karpeles giúp đỡ. Bà Karpelès bằng uy tín của mình tác động
tới Thống đốc Nam kỳ; cho nên, giấy phép được thông qua dễ dàng. Ngày 20-
22/12/1929, lễ khánh thành Thư viện và Phòng đọc được cử hành, lễ chính diễn
ra vào ngày 21/12/1929[10].

Theo Nguyễn Đại Đồng và Ninh Thị Sinh, thư viện này được hoạch định để tàng
trữ: kinh sách Phật gồm 1.500 tập bằng tiếng Hán (Đại Tạng Kinh) được đặt
mua ở Thượng Hải, một bộ sưu tập các tác phẩm Phật giáo bằng tiếng Pháp
được đặt mua ở Paris. Trong thời gian khánh thành, đã có 820 tập Kinh Hán
Tạng và 100 Kinh sách tiếng Pháp. Một tòa nhà khác cũng đang được xây cất,
rộng 25m, sâu 11m, gồm 6 gian, dùng để làm Phòng đọc (Thích Học Đường)
phục vụ Tăng sĩ và tín đồ Phật giáo ở Nam kỳ[10].

Cũng trong giai đoạn năm 1929, ông Nguyễn Ngọc Vĩnh và Trần Nguyên Chấn
cũng nộp đơn xin ấn hành tạp chí Từ Bi Âm (02/09/1929) và Nghiên cứu Phật
Học Hội (28/12/1929) (Association pour l’Etude et la Conservation du
Bouddhisme en Cochinchine) cùng với Bản Điều lệ của Hội. Tuy nhiên, tới ngày

Vai trò của chùa Linh Sơn và Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học trong phong trào chấn hưng Phật giáo Nam kỳ, giai đoạn 1920 -
1945
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-cua-chua-linh-son-va-hoi-nam-ky-nghien-cuu-phat-hoc-trong-phong-trao-chan-
hung-phat-giao-nam-ky-giai-doan-1920-1945.html



26/8/1931, Thống đốc Nam kỳ Khrautheimer mới phê chuẩn Nghị định số 2062
chính thức công nhận tính chất pháp lý của Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học
(Association pour l'etude et la conservation du Bouddhisme en Cochinchine),
đồng thời thông qua bản điều lệ gồm 19 điều và bản quy tắc 51 điều. Cơ cấu tổ
chức ban đầu của Hội bao gồm [7]:

Ban hội viên danh dự với các thành viên như Thống đốc Nam kỳ Khrautheimer
(Hội trưởng Danh dự),

• Đốc lý Thành phố Sài Gòn Rivoal (Hội phó Danh dự), • Bà Karpeès - Trưởng
phòng Khảo cứu Phật giáo Lào và Campuchia • Chánh Hội trưởng: Lê Khánh
Hòa, Hòa thượng chùa Linh Sơn. • Phó Hội trưởng: Trần Nguyên Chấn, Chánh
Thừa Biện hạng nhất tại dinh Đốc lý thành phố Sài Gòn • Thủ quỹ: Trần Văn
Khuê, Tri huyện tại phòng thứ sáu dinh Soái Phủ Nam kỳ • Phó Thủ quỹ: Lê Văn
Phổ, Thư ký tại dinh Đốc lý thành phố Sài Gòn • Thư ký: Nguyễn Văn Nhơn, Thư
ký tại dinh Đốc lý thành phố Sài Gòn • Phó Thư ký: Phạm Ngọc Vinh, Thư ký tại
ngân hàng Đông Pháp, Sài Gòn • Cố vấn: Huỳnh Văn Quyền, Thông phán
thượng hạng tại dinh Đốc lý thành phố Sài Gòn, Nguyễn Văn Cần, Thừa biện tại
dinh Đốc lý thành phố Sài Gòn.

Tuy nhiên, hai năm sau khi Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học được chính thức đi
vào hoạt động, HT.Khánh Hòa, sư Thiện Chiếu cùng các vị Hòa thượng khác đã
rút khỏi hoạt động của hội vào năm 1933, do bất đồng quan điểm về cách vận

Vai trò của chùa Linh Sơn và Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học trong phong trào chấn hưng Phật giáo Nam kỳ, giai đoạn 1920 -
1945
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-cua-chua-linh-son-va-hoi-nam-ky-nghien-cuu-phat-hoc-trong-phong-trao-chan-
hung-phat-giao-nam-ky-giai-doan-1920-1945.html



hành của hội [6, tr.580]. Mặc dù, sau khi HT.Khánh Hòa và các vị tôn túc khác
rời đi, hội vẫn hoạt động, nhưng hội chỉ duy trì được một số hoạt động như Thư
Viện, Phòng Đọc và sự ấn hành của tạp chí Từ Bi Âm. Học Xá, mặc dù đã xây
dựng hoàn chỉnh nhưng không đi vào hoạt động, do các chùa kí ủng hộ hoạt
động của hội trước đây đều ngưng sau khi HT.Khánh Hòa ly khai khỏi hội [7].

Tóm lược, dù HT.Khánh Hòa được xem như là người tiên phong hoạt động trong
phong trào chấn hưng Phật giáo tại Nam kỳ giai đoạn 1920- 1945, dù HT.Khánh
Hòa được xem như là linh hồn của Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học, nhưng
những đóng góp của HT.Khánh Hòa và các vị tôn túc trong nhóm HT.Khánh Hòa
cho hội là không nhiều. Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học được chính thức cho
phép thành lập vào năm 1931. Sự thành lập của hội, được cho là, dựa trên nền
tảng vận hành sẵn có của Ủy ban Bảo tồn Phật giáo được vận động thành lập
bởi cư sĩ Trần Nguyên Chấn, dựa trên tư tưởng bảo tồn Phật giáo của toàn
quyền Đông Dương Pasquier. Để được cấp phép vận hành Ủy ban Bảo tồn Phật
giáo, cư sĩ Trần Nguyên Chấn đã vận động xây dựng chùa Linh Sơn, Thư Viện,
Phòng Đọc và vận động bà Karpeès trợ giúp trong vấn đề pháp lý trong giai
đoạn xin giấy phép. Mặc dù, HT.Khánh Hòa rời hội vào năm 1933 và Thích Học
Đường không thể đi vào hoạt động do nhiều lý do khách quan, Hội Nam kỳ
Nghiên cứu Phật học thật sự thành công trong việc vận hành thư viện, phòng
đọc và tập san Từ bi âm.

2. Vai trò của chùa Linh Sơn

Như đã đề cập trong phần trước, chùa Linh Sơn được thành lập dựa trên tinh
thần bảo tồn Phật giáo An Nam của Toàn Quyền Đông Dương Pasquier và mong
muốn khôi chấn lại Phật giáo nước nhà của cư sĩ Trần Nguyên Chấn, HT.Khánh
Hòa và các vị tôn túc tăng lữ khác. Chùa Linh Sơn đóng vai trò quan trọng trong
công cuộc chấn hưng Phật giáo Nam kỳ bởi: chùa Linh Sơn là trụ sở đầu tiên của
Ủy ban Bảo tồn Phật giáo, chùa Linh Sơn cũng là trụ sở của Hội Nam kỳ Nghiên
cứu Phật học, chùa Linh Sơn là nơi lưu xuất của nhiều anh tài Phật giáo và chùa
Linh Sơn với tạp chí Từ Bi âm đã đóng góp nhiều bài báo nhằm chấn hưng Phật
giáo nước nhà.

Như đã đề cập trong phần trước, Toàn quyền Pasquier trong một chuyến kinh lý
tại Tây Nam bộ, ông chứng kiến sự ảnh hưởng mạnh mẽ của đạo Cao Đài đối với
dân bản xứ [9, tr. 25]. Cho nên, ông đề xướng thành lập một Ủy Ban để bảo tồn
Phật giáo trước nguy cơ bị mất gốc tại An Nam [10]. Dựa trên tinh thần của
Pasquier, cư sĩ Trần Nguyên Chấn đã đứng ra quyên góp tài vật xây dựng chùa
Linh Sơn, và vào năm 1929 Trần Nguyên Chấn và HT.Khánh Hòa đã xin được
giấy phép vận hành Ủy ban Bảo tồn Phật giáo tại chùa Linh Sơn. Ủy ban Bảo tồn

Vai trò của chùa Linh Sơn và Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học trong phong trào chấn hưng Phật giáo Nam kỳ, giai đoạn 1920 -
1945
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-cua-chua-linh-son-va-hoi-nam-ky-nghien-cuu-phat-hoc-trong-phong-trao-chan-
hung-phat-giao-nam-ky-giai-doan-1920-1945.html



Phật giáo này, lúc sơ khai, chỉ có Thư Viện (Pháp Bảo Phường) và Phòng Đọc
(Thích Học Đường). Mục đích của Pháp Bảo Phường là tàng trữ Đại Tạng Kinh
tiếng Hán và Anh, Pháp; trong khi Thích Học Đường phục vụ việc nghiên cứu
Phật lý. Theo những tài liệu đáng tin cậy, lúc chính thức đi vào hoạt động vào
tháng 12/1929, Pháp Bảo Phường đang lưu trữ hơn 820 tập kinh sách tiếng Hán
và 100 tập kinh sách tiếng Pháp [10]. Vậy, vai trò quan trọng đầu tiên của chùa
Linh Sơn là nơi bảo tồn Phật giáo với phòng lưu trữ và là nơi cho những người
hữu tâm có cơ hội tiếp cận kinh sách Phật giáo.

Vai trò quan trọng thứ hai của chùa Linh Sơn gắn liền với vai trò của Hội Nam kỳ
Nghiên cứu Phật học. Khi Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học được thành lập vào
năm 1931, hội đề ra các mục tiêu: bảo tồn và phát triển bổn tự Linh Sơn, tu bổ
& phát triển Thư viện (Pháp Bảo Phường), tăng cường tàng trữ kinh sách ở Pháp
Bảo Phường và đẩy mạnh công tác dịch thuật kinh sách từ chữ Hán, Anh và
Pháp ra chữ Quốc ngữ, nhằm thỏa mãn tinh thần khát khao cầu học của những
người hữu tâm nhưng thiếu khả năng ngoại ngữ [4]. Vậy, chùa Linh Sơn cũng
đóng vai trò là trung tâm dịch thuật kinh sách đầu tiên của phong trào chấn
hưng Phật giáo, chủ trương dịch tiếng Hán cùng các ngôn ngữ khác sang chữ
Quốc ngữ.

Thứ ba, chùa Linh Sơn là cái nôi xuất thân của những bậc anh tài Phật giáo,
HT.Khánh Hòa, Thiện Chiếu, Bích Liên, Liên Tôn và Trí Độ. Mặc dù, những vị này
chỉ công tác tại chùa Linh Sơn một thời gian ngắn, nhưng không thể phủ nhận

Vai trò của chùa Linh Sơn và Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học trong phong trào chấn hưng Phật giáo Nam kỳ, giai đoạn 1920 -
1945
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-cua-chua-linh-son-va-hoi-nam-ky-nghien-cuu-phat-hoc-trong-phong-trao-chan-
hung-phat-giao-nam-ky-giai-doan-1920-1945.html



được thời gian công tác tại Linh Sơn đã giúp các vị có những kiến thức và kĩ
năng vững chắc hơn để tạo dựng những hội Phật giáo khác. Điển hình,
HT.Khánh Hòa và Sư Thiện Chiếu có những bước đi sáng tạo trong việc lập
Lưỡng Xuyên Phật học [56; tr.52] và Hội Phật Học Kiêm Tế [5]. Hai hội này được
thành lập phần nào dựa trên những giá trị đã tồn tại của chùa Linh Sơn trong
giai đoạn trước 1945. Hay Pháp sư Trí Độ đã cùng cư sĩ Lê Đình Thám thành lập
Hội An Nam Phật Học tại Huế. Có thể nói, kiến thức tích lũy từ công tác tại Hội
Nam kỳ Nghiên cứu Phật học đã giúp Pháp sư Trí Độ trở thành trợ thủ đắc lực
cho sự thành tựu của An Nam Phật học Hội tại Huế [1, tr.253].

Cuối cùng, chùa Linh Sơn đóng vai trò quan trọng trong công cuộc phổ biến
Phật lý tới những người hữu tâm. Tạp chí Từ Bi Âm, cơ quan ngôn luận của Hội
Nam kỳ Nghiên cứu Phật học cũng như Ủy ban Bảo tồn Phật giáo, thường xuyên
phát hành những bài luận và bài dịch nhằm rộng rãi phổ biến Phật lý tới quần
chúng. Từ Bi Âm, với khổ in 16x24 cm và có trung bình là 50 trang, ra đều đặn
mỗi tháng hai kỳ vào ngày 01 và ngày 15 mỗi tháng trong vòng sáu năm, tính
từ thời gian phát hành đầu tiên. Từ năm thứ 07 (1938) trở đi, Từ Bi Âm chỉ ra
mỗi tháng một kỳ. Nội dung của Từ Bi Âm đa dạng nhưng thường bao gồm 07
mục: Luận về triết lý nhà Phật, Luân lý nhà Phật, Phiên dịch kinh Phật, Lịch sử
nhà Phật, Thời sự nhà Phật, Tiểu thuyết nhà Phật và Văn uyển [11]. Vậy, vai trò
của chùa Linh Sơn là căn cứ vững vàng cho sự phát triển của Từ Bi Âm cũng như
sự truyền bá Phật lý tới quần chúng hữu tâm.

3. Vai trò của Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học

Như người viết đã đề cập trong phần trước, mục đích thành lập của Hội Nam kỳ
Nghiên cứu Phật học là để bảo tồn và phát triển các cơ sở vật chất của chùa
Linh Sơn như Pháp Bảo Phường và Thích Học Đường và thúc đẩy việc dịch kinh
sách từ Hán văn và Pháp văn sang chữ Quốc ngữ [4]. Đây đều là những nhân tố
để thúc đẩy công việc phổ truyền Phật giáo cho cộng đồng, nhằm chấn hưng
Phật giáo. Vậy, Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học có vai trò như thế nào trong
công cuộc chấn hưng Phật giáo? Qua quá trình khảo cứu những tư liệu về công
cuộc chấn hưng nói chung và Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học nói riêng, người
viết cho rằng hội có hai vai trò chính yếu. Vai trò chính yếu của hội là trở thành
ngọn cờ tiên phong trong phong trào chấn hưng Phật giáo trong giai đoạn 1920-
1945; vai trò thứ yếu của hội là trở thành nguồn động lực cho sự ra đời những
hội Phật giáo khác tại Nam bộ trong giai đoạn 1920- 1945.

Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học có thể đóng vai trò là ngọn cờ tiên phong của
phong trào chấn hưng Phật giáo? Câu trả lời là không và có. Đứng trên phương
diện không, người viết cho rằng trước khi Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học được

Vai trò của chùa Linh Sơn và Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học trong phong trào chấn hưng Phật giáo Nam kỳ, giai đoạn 1920 -
1945
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-cua-chua-linh-son-va-hoi-nam-ky-nghien-cuu-phat-hoc-trong-phong-trao-chan-
hung-phat-giao-nam-ky-giai-doan-1920-1945.html



thành lập, HT.Khánh Hòa đã cho thành lập Hội Lục Hòa Liên Hiệp và đưa ra bốn
mục tiêu cho công cuộc chấn hưng vào năm 1923 [7]. Hơn nữa, Ủy ban Bảo tồn
Phật giáo, tiền thân của Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học, được đưa vào hoạt
động năm 1930, với cương lĩnh chấn hưng Phật giáo bằng cách lưu trữ Đại Tạng
Kinh và khuyến khích nghiên cứu kinh sách của tín hữu xa gần [10]. Hai Hội này
đã được thành lập trước Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học và đều có những
cương lĩnh để khôi nguyên và toàn ứng Phật giáo nước nhà, vậy nếu xét trên
khía cạnh khách quan, hai Hội này có thể đóng vai trò là ngọn cờ tiên phong
trong phong trào chấn hưng Phật giáo. Tuy nhiên, xét kỹ, Hội Lục Hòa Liên Hiệp
chỉ được lập nên trên danh nghĩa và chưa từng đi vào hoạt động, còn Ủy ban
Bảo tồn Phật giáo thì không thể tách bạch ra khỏi Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật
học, bởi vì nó chỉ là phần phát triển mở rộng của Ủy Ban Bảo Tồn Phật giáo mà
thôi.

Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật Học đã đóng vai trò tiên phong như thế nào? Hội
cho ra những cương lĩnh và mục tiêu hoạt động nhằm: lưu trữ Đại Tạng Kinh từ
nhiều ngôn ngữ, thúc đẩy nghiên cứu và dịch thuật Đại Tạng kinh ra chữ Quốc
ngữ, lập trường Phật học và phổ truyền Phật lý tới người tín tâm [7]. Những tiêu
chí hay mục tiêu này về sau cũng trở thành cương lĩnh của hầu hết những hội
Phât giáo được thành lập sau này, có thể kể tới như : Long Xuyên Phật giáo
Lương Hữu Hội (1932) tại chùa Bình An, Long Xuyên; Lưỡng Xuyên Phật học Hội
(1934) tại chùa Long Phước, Trà Vinh; Hội Phật học Tương Tế (1934) tại chùa
Thiên Phước, Sóc Trăng; Thiên Thai Thiền giáo tông Liên hữu Hội (1934) tại
chùa Phước An, Bà Rịa và Hội Phật Học Kiêm Tế (1937) tại Chùa Tam Bảo, Rạch
Giá. Mặc dù mục tiêu và cương lĩnh của những hội này không nhất nhất theo
mục tiêu của Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học, nhưng trên mặt bằng chung là
tương đối giống với mục tiêu của Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học [6, tr. 579-
580].

Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật Học đóng vai trò là động lực cho phong trào chấn
hưng Phật giáo như thế nào? Có rất nhiều bài viết của các vị tôn túc Tăng lữ từ
mọi miền đất nước đã có tâm muốn khôi chấn Phật giáo, và trước khi Hội Nam
kỳ Nghiên cứu Phật học được thành lập, họ đã đăng rất nhiều bài viết trên
những tạp chí như: Thực Nghiệp Dân Báo, Khai Hóa Nhật Báo, Đông Pháp Thời
Báo, Báo Tràng An và Báo Công Luận... Điển hình là những bài viết của HT.Tự
Lai (Thái Nguyên), Sư Thiện Chiếu, Sư Thanh Chuyên, cư sĩ Mộng Hoa và cư sĩ
Nguyễn Mục Tiên [2, tr. 35]. Những bài viết của những người hữu tâm này
dường như lột tả được nguyên nhân cũng như đường lối chấn hưng để Phật giáo
tốt hơn. Tuy vậy, họ chỉ kêu gào trên lý thuyết; khi họ đã bắt tay vào thực tiễn
để chấn hưng Phật giáo thì, thậm chí, ngay cả HT.Khánh Hòa và sư Thiện Chiếu
cũng đã thất bại nhiều lần trong việc xin lập một hội Phật giáo trong giai đoạn

Vai trò của chùa Linh Sơn và Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học trong phong trào chấn hưng Phật giáo Nam kỳ, giai đoạn 1920 -
1945
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-cua-chua-linh-son-va-hoi-nam-ky-nghien-cuu-phat-hoc-trong-phong-trao-chan-
hung-phat-giao-nam-ky-giai-doan-1920-1945.html



bấy giờ [7]. Lê Nguyên Thảo [12] và Nguyễn Đại Đồng [3] cho rằng sự thành lập
các tổ chức, các hội Phật giáo tại Trung kỳ và Bắc kỳ từ sau năm 1931 là cuộc
vận động hưởng ứng cho phong trào chấn hưng Phật giáo tại Nam kỳ, mà Hội
Nam kỳ Nghiên cứu Phật học là tiên phong. Tại Trung kỳ có hai hội được thành
lập từ sau năm 1931: An Nam Phật học Hội (1932) và Hội Đà Thành Phật Học
(1937), trong khi ở Bắc kỳ chỉ có một hội Phật giáo được thành lập trong giai
đoạn trước năm 1945: Hội Phật Giáo Bắc Kỳ [3].

Vậy Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học đóng vai trò là ngọn cờ tiên phong và là
động lực thúc đẩy cho sự thành lập những hội nhóm Phật giáo không những
trong khu vực Nam kỳ, mà còn truyền lửa cho phong trào chấn hưng Phật giáo
tại Trung kỳ và Bắc kỳ trong giai đoạn trước năm 1945.

C - Kết Luận

Trong bài viết này, người viết tập trung khắc họa vai trò của chùa Linh Sơn và
Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học một cách chi tiết và tường minh. Cụ thể, người
viết đã khái quát được sự hình thành của Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học tại
chùa Linh Sơn vào năm 1931. Từ đó, trình bày chi tiết vai trò của chùa Linh Sơn,
Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học đối với phong trào chấn hưng Phật giáo giai
đoạn 1920-1945 dựa trên tinh thần và ý kiến khách quan của mình. Nhưng tất
cả ý kiến đều được xây dựng bằng những tư liệu đáng tin cậy.

Vai trò của chùa Linh Sơn và Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học trong phong trào chấn hưng Phật giáo Nam kỳ, giai đoạn 1920 -
1945
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-cua-chua-linh-son-va-hoi-nam-ky-nghien-cuu-phat-hoc-trong-phong-trao-chan-
hung-phat-giao-nam-ky-giai-doan-1920-1945.html



Chùa Linh Sơn được xây dựng bởi cư sĩ Trần Nguyên Chấn vào năm 1928 để làm
cơ sở cho Ủy ban Bảo tồn Phật giáo, dựa trên tinh thần bảo tồn Phật giáo của
Toàn Quyền Đông Dương Pasquier. Ủy ban này chính thức đi vào hoạt động vào
cuối năm 1929, với hai cơ sở chính Pháp Bảo Phường (Thư Viện) và Thích Học
Đường (Phòng Đọc). Pháp Bảo Phường dự tính lưu trữ hơn 1500 tập Đại Tạng
kinh Tiếng Hán và các ngôn ngữ nước ngoài khác, trong khi Thích học Đường là
nơi phục vụ nghiên cứu và trao đổi Phật lý của người hữu tâm.

Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học là hội được phát triển thêm từ Ủy ban bảo tồn
Phật giáo của cư sĩ Trần Nguyên Chấn. Hội xin được giấy phép hoạt động vào
năm 1931 và chính thức hoạt động vào năm 1932. Hội có 4 mục tiêu chính:

• Bảo tồn và phát triển tất cả hạng mục của chùa Linh Sơn, bao gồm Pháp bảo
Phường, Thích học Đường và Phật học Xã. • Thúc đẩy mua và tàng trữ thêm
kinh sách từ nhiều ngôn ngữ. • Thúc đẩy việc dịch kinh sách từ Hán văn và Pháp
văn sang chữ Quốc ngữ. • Vận hành trường Phật học nhằm đào tạo Tăng tài.

Trong quá trình nghiên cứu, người viết thấy được vai trò quan trọng của chùa
Linh Sơn và Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học trong phong trào chấn hưng Phật
giáo nước nhà. Là ngọn cờ tiên phong, tạo tiền đề cho phong trào chấn hưng
Phật giáo được phát triển mạnh khắp ba miền. Tuy sau này, Hội Nam kỳ Nghiên
cứu Phật học chưa phát triển được như mong muốn và kỳ vọng ban đầu, nhưng
sự đóng góp của Hội cho phong trào thì không thể phủ nhận, nếu không muốn
nói là cực kỳ quan trọng.

Thạc sĩ Thích Đồng Hạnh Chùa Đức Quang, 330 Nguyễn Tất Thành,
P.13, Q.4, Tp.HCM Tạp chí Nghiên cứu Phật học Số tháng 11/2021 ***

TÀI LIỆU THAM KHẢO: 1. Thích Đồng Bổn chủ biên (1996), Tiểu sử danh Tăng
Việt Nam, tập 1, Thành hội Phật giáo Tp.HCM ấn hành, Tp.HCM. 2. Nguyễn Đại
Đồng & Nguyễn Thị Minh (2007), Phong Trào chấn hưng Phật giáo - Tư Liệu báo
chí Việt Nam từ 1927-1938, Nxb. Tôn Giáo, Hà Nội. 3. Nguyễn Đại Đồng (2013),
“Phật Giáo Thời Pháp Thuộc (1884-1945)”, Tạp Chí Nghiên cứu Phật giáo, số 1,
trang 21. 4. Hội Nam Kỳ Nghiên cứu Phật học (1932), “Điều lệ và Quy tắc”, Từ
Bi Âm, số 1, trang 36. 5. Hội Phật học Kiêm Tế (1937), “Điều lệ”, Tiến Hóa, số
10, trang 8. 6. Nguyễn Lang (1992), Việt Nam Phật giáo Sử Luận toàn tập, Nxb.
Văn Học, Hà Nội. 7. Dương Thanh Mừng (2015), “Các tổ chức Phật giáo trong
phong trào chấn hưng Phật giáo Việt Nam trước năm 1945”, Tạp Chí Nghiên
Cứu Tôn Giáo, số 143, trang 43-59. 8. Nguyễn Thị Thảo (2012), “Báo chí Phật
giáo và phong trào chấn hưng Phật giáo nửa đầu thế kỷ XX”, Tạp Chí Khoa Học
& Xã Hội, số 172, trang 52- 66. 9. Đinh Quang Tiến (2017), Giá trị văn hóa của
đạo Cao Đài trong đời sống cư dân Nam bộ, Luận án Tiến sĩ chuyên ngành Văn

Vai trò của chùa Linh Sơn và Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học trong phong trào chấn hưng Phật giáo Nam kỳ, giai đoạn 1920 -
1945
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-cua-chua-linh-son-va-hoi-nam-ky-nghien-cuu-phat-hoc-trong-phong-trao-chan-
hung-phat-giao-nam-ky-giai-doan-1920-1945.html



hóa học, Học viện Chính trị Quốc gia Thành phố Hồ Chí Minh. 10. Nguyễn Đại
Đồng & Ninh Thị Sinh, Sự ra đời của hội nghiên cứu Phật học Nam Kỳ. Tham
khảo tại http://chuaxaloi.vn/thong- tin/su-ra-doi-cua-hoi-nghien-cuu-phat-hoc-
nam-ky/2747.html 11. Thích Không Hạnh (2015), Từ Bi Âm (Tái bản 2019).
Tham khảo tại https://thuvienhuequang.vn/products/tu-bi-am-tai-ban- 2019?fb
lid=IwAR1rNAOgmW0t7PpwQj5UeDJxWJPZcvGUjno6Qo5bCrHdryNnPk7mqqlkbEk
12. Lê Nguyên Thảo (2017), Chấn Hưng Phật Giáo. Tham khảo tại
https://thuvienhoasen.org/a27398/chan-hung-phat-giao-viet-nam 13. Lê Tâm
Đắc (2012), Phong trào chấn hưng Phật giáo ở miền Bắc Việt Nam (1924 -
1954), Nxb. Chính trị Quốc gia, Hà Nội.

Vai trò của chùa Linh Sơn và Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học trong phong trào chấn hưng Phật giáo Nam kỳ, giai đoạn 1920 -
1945
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-cua-chua-linh-son-va-hoi-nam-ky-nghien-cuu-phat-hoc-trong-phong-trao-chan-
hung-phat-giao-nam-ky-giai-doan-1920-1945.html


