
Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt
Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động
thống nhất Phật giáo

ISSN: 2734-9195   19:31 13/11/2021

ĐĐ.Thích Nhuận Lạc Chùa Long Quang, số 30/2 Phan Văn Hớn, Ấp 7, Xuân
Thới Thượng, Hóc Môn, TP.HCM Tham luận tại hội thảo về chủ đề: “Giáo hội

Phật giáo Việt Nam: 40 năm hội nhập và phát triển cùng đất nước” vào
ngày 04-11-2021 tại Tp.HCM

Tóm tắt: Trong một mối quan hệ biện chứng giữa báo chí Phật giáo
và phong trào chấn hưng Phật giáo đầu thế kỷ XX, các học giả đã nhìn
nhận vị trí của báo chí Phật giáo như một thành tựu được sản sinh
trong phong trào chấn hưng Phật giáo. Tuy nhiên, trên bình diện
khách quan chúng ta cũng cần đồng thời nhận định về vai trò tác
động ngược trở lại và định hướng cho phong trào chấn hưng Phật
giáo. Sự ra đời của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX có
những ảnh hưởng mạnh mẽ đến tiến trình lịch sử Phật giáo Việt Nam.
Trong đó có vai trò định hướng và cổ động cho quá trình thống nhất
Phật giáo Việt Nam, mà thành tựu cơ bản đầu tiên chính là sự ra đời
của Tổng hội Phật giáo Việt Nam vào mùa Phật đản năm 1951.

I. BỐI CẢNH RA ĐỜI CỦA BÁO CHÍ PHẬT GIÁO VIỆT
NAM

1.1. Hoàn cảnh lịch sử

Năm 1802, với việc thành lập vương triều Nguyễn, đánh dấu cho sự kết thúc
mấy trăm năm ly loạn của lịch sử Việt Nam. Hàng trăm năm với bao cuộc binh
lửa giày xéo mảnh đất quê hương người Việt. Cùng với đó, những giá trị văn hóa
được kết tinh qua các triều đại phong kiến rực rỡ Đinh - Lê - Lý - Trần theo đó
mà phai mờ theo năm tháng. Trong một khoảng trời tù đọng dưới tác động của
tư tưởng thực dân, phong hóa dân tộc suy đồi, nửa đầu thế kỷ XIX, chế độ

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



phong kiến Việt Nam níu giữ những ánh hào quang cuối cùng, loay hoay giải
quyết những vấn đề khủng hoảng của xã hội. Trật tự xã hội chính danh mà Nho
giáo ngõ hầu thiết lập đã không còn được áp dụng trong thực tiễn mà nó chỉ
còn là một mớ lý luận giáo điều.

Phật giáo bấy giờ sau thời kỳ Trúc Lâm, mất đi vai trò chính trị của mình, Phật
giáo Việt Nam mới sống đúng với bản chất Đại thừa của mình khi đẩy mạnh
phát triển văn hóa, Phật giáo hòa nhập vào trong dân gian và bám rễ sâu rộng.
Tuy nhiên sự hòa nhập vào dân gian quá rộng khiến cho những yếu tố mê tín dị
đoan càng lấn át, khiến cho người ta đôi lúc không còn nhận ra diện mạo Phật
giáo. Do đó Phật giáo cũng dần mất đi tính chất triết học vốn có, không còn lý
luận dẫn đường nên cũng vô năng trước những vấn đề thời đại. Đạo giáo lại
cũng không khá hơn, bởi bản chất của Đạo giáo khi vào Việt Nam đã mang
những khuynh hướng thần bí nên trong những việc khủng hoảng ý thức hệ dân
tộc, Đạo giáo cũng không có đủ ảnh hưởng để giải quyết vấn đề.

Những mầm mống sâu xa đó âm ỉ trong xã hội Việt Nam, khi người phương Tây
bắt đầu xâm nhập vào nước ta cùng với sự du nhập của Công giáo càng làm cho
tình hình Việt Nam phức tạp. Trong tình thế chỉ biết khư khư gìn giữ tư tưởng
độc tôn Nho học để tranh giành quyền lợi bè phái, kéo dài chiến tranh cục bộ
giữa các tập đoàn phong kiến mà không màng đến hạnh phúc của dân đen,
không nghĩ suy đến vận mệnh dân tộc. Điều đó làm cho xã hội Việt Nam bấy giờ
khủng hoảng ý thức hệ nghiêm trọng.

Đêm 31 tháng 8, rạng sáng ngày 1 tháng 9 năm 1858, tiếng súng của Liên quân
Pháp và Tây Ban Nha nổ rền nơi cửa biển Đà Nẵng, xé tan không khí u uất tồn
đọng. Dân tộc Việt Nam một lần nữa đứng lên chống giặc. Đứng trước nhiều
diễn biến phức tạp của thời đại ý thức hệ phong kiến càng lúng túng trước các
lựa chọn mà lịch sử ép buộc. “Trong giai đoạn này chính nền Nho giáo đó đang
đứng trước ba thách thức: hệ tư tưởng (Công giáo đang thắng thế và manh nha
đổi mới của hai học thuyết đang cạnh tranh: Phật giáo và Lão giáo), văn hóa
(duy tân và bảo thủ) và chính trị (cuộc kháng chiến đối đầu với bước tiến của
chủ nghĩa thực dân).”1 Bấy giờ có thể tóm lược những sự đấu tranh của ý thức
hệ phong kiến trong ba vấn đề cơ bản như sau: thái độ giữa chính đạo và tà đạo
(Công giáo), hòa hay chiến với Pháp để rồi bàn đến duy tân hay thủ cựu.

Tháng 6 năm 1884, triều đình nhà Nguyễn ký Hiệp ước Patenôtre, người Pháp
chính thức thiết lập nền đô hộ ở Việt Nam. Về chính trị, Pháp dùng chính sách
“chia để trị”, chia nước ta thành ba kỳ với ba chế độ thống trị khác nhau. Về
kinh tế, thực dân Pháp tiến hành hai cuộc khai thác thuộc địa. Kết quả là nền
kinh tế nước ta có sự phát triển mức độ nào đó theo hướng tư bản chủ nghĩa

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



nhưng là nền kinh tế thuộc địa, mất cân đối, phụ thuộc vào Pháp. Dưới sự thống
trị của thực dân Pháp, tính chất xã hội Việt Nam đã thay đổi. Trong xã hội Việt
Nam nổi lên hai mâu thuẫn cơ bản. Mâu thuẫn cơ bản thứ nhất đồng thời là mâu
thuẫn chủ yếu là mâu thuẫn giữa toàn thể dân tộc Việt Nam với thực dân Pháp.
Mâu thuẫn cơ bản thứ hai giữa nhân dân Việt Nam, đa số là nông dân với địa
chủ phong kiến.

Đầu thế kỷ XX, với ảnh hưởng các cuộc cách mạng tư sản trên thế giới, khuynh
hướng chủ trương cải cách dân chủ nâng cao dân trí, cổ vũ tinh thần, cải thiện
đời sống nhân dân bằng con đường bất bạo động, công khai, khai hóa cải cách,
chấn hưng văn hóa, công nghệ, chống mê tín dị đoan hình thành.

1.2. Sự hình thành báo chí Phật giáo Việt Nam

1.2.1. Sự ra đời báo chí Việt Nam

Các thành tựu kỹ thuật về sản xuất số lượng lớn giấy, hệ thống máy in ấn đi vào
hoàn thiện tạo điều kiện cho sự ra đời báo chí. Những nhu cầu thông tin và định
hướng quần chúng để phục vụ cho lợi ích kinh tế - chính trị đòi hỏi những
phương tiện hữu hiệu đã thúc đẩy báo chí ra đời. Từ những nhu cầu đó, tờ báo
đầu tiên ra đời ở Đức. “Hiệp hội báo chí thế giới (World Association of
Newpapers) đã chính thức công nhận tuần báo Relation của Đức ra đời tại
Strebourg vào năm 1605 là tờ báo in đầu tiên trên thế giới.”2 Từ thời điểm đó,
báo in đã phát triển một cách nhanh chóng, hiện diện khắp các thành phố lớn
trên thế giới.

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



Năm 1859, sau khi chiếm được Gia Định, người Pháp đã bắt đầu quá trình thực
dân của mình trên đất Nam kỳ. “Xâm lược và nô dịch người dân Việt, thực dân
Pháp không những sử dụng lực lượng viễn chinh với vũ khí hiện đại mà còn sử
dụng cả báo chí, một thứ vũ khí văn hóa - thông tin không kém phần lợi hại”.3
Ngay khi vừa được bổ nhiệm làm Thống đốc Nam kỳ, Bonard trên đường đến Sài
Gòn đã đem theo một máy in và cho phát hành ngay Nam Kỳ Viễn chinh công
báo (Le Bulletin Oficiel de l’Expédition de la Cochinchine) vào ngày 29 tháng 9
năm 1861. Mục đích tối yếu của nhà cầm quyền Pháp bấy giờ nhằm ổn định
Nam kỳ sau cuộc chinh phục vũ trang bằng một công cụ báo chí.

Tuy nhiên tầm phổ biến của báo Pháp văn chưa rộng rãi, hiệu quả tuyên truyền
mà người Pháp mong muốn chưa đạt được hiệu suất tốt nhất. Vì vậy, sau đó vào
năm 1862, Pháp cho xuất bản Xã Thôn công báo (Le Bulletin des Communes)
bằng chữ Hán. Việc xuất bản một tờ báo khác bằng chữ Hán dường như có hiệu
quả hơn khi chạm được tới nguồn tri thức vốn có của người Việt Nam. Hai
tuần báo trên không đủ để thỏa mãn nhu cầu thông tin cho nên ngày 1 tháng 1
năm 1864, người Pháp cho ra đời Sài Gòn Thư tín (Le Courrier de Saigon), ra
đều đặn mỗi tuần hai ấn phẩm. Tờ báo này bắt đầu truyền tải những tin tức
kinh tế và xã hội ngoài những thông tin chính trị cần thiết.

Đến năm 1865, Gia Định báo ra đời, đây là tờ báo bằng chữ quốc ngữ đầu tiên
được phát hành, dưới sự điều hành của E. Potteau. Tuy được diễn đạt bằng chữ

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



quốc ngữ, và được cho là tờ báo đầu tiên của người Việt nhưng về mặt nguồn
gốc hình thành của nó cùng xuất phát điểm từ chủ trương không ngoài những
mục đích chính trị mà người Pháp vốn hướng tới. Như Thống đốc G. Roze nhận
định trong văn thư báo cáo cho Bộ trưởng bộ Thuộc địa Pháp vào năm 1865 như
sau: “Gia Định báo đã được dân chúng ủng hộ một cách nồng nhiệt và ở nhiều
địa phương những em bé biết đọc chữ quốc ngữ đã đọc báo cho cha mẹ chúng
nghe”.4 Thực chất, vào buổi ban đầu độc giả của báo cũng chỉ là một số ít công
chức làm việc cho chính quyền Pháp. Vì chữ quốc ngữ chưa phổ biến trong toàn
dân, người có thể đọc được chỉ là số ít các em bé được đào tạo bởi nền giáo dục
có yếu tố người Pháp. Như vậy, Gia Định báo trong thời kỳ đầu chung quy cũng
chỉ là tiếng nói của chính phủ Pháp ở Nam kỳ mà thôi. Có chăng sự phát triển
của nó là sau khi quyền điều hành báo được giao cho Trương Vĩnh Ký thì mới có
những chuyển biến, nhưng cũng chỉ nhằm cổ động cho một lối học mới, khuyến
khích dân học chữ quốc ngữ và phát triển con chữ đó. Tuy nhiên vào “lúc ban
đầu cả nước chỉ có một tờ báo duy nhất bằng tiếng Việt (Gia Định báo), in trắng
đen, thông tin còn tương đối chậm chạp”5 thì tờ báo đó cũng coi như là tiền đề
đầu tiên cho sự phát triển báo chí Việt Nam sau này.

Sau Gia Định báo là sự ra đời của Lục tỉnh tân văn, Nông cổ mín đàm, Đại Việt
tân báo,… Trong giai đoạn đầu của báo chí Việt Nam, nhiều khó khăn đối với sự
phát triển báo chí nảy sinh. “Vào thời kỳ đầu tiên, tất cả báo chí đều do người
Pháp thành lập và điều khiển, trong số này hầu hết là những cựu công chức
Pháp”.6 Họ không hiểu rõ đời sống của người nước ta nên không thể nào biến
báo chí thành một phần đời sống tinh thần của người Việt. Cũng như người Việt
không thể xem báo chí là một phương tiện phản ánh thông tin cuộc sống, bởi lẽ
hầu hết các tờ báo đều do người Pháp kiểm soát, chủ yếu thực hiện nhiệm vụ
chính trị, đưa thông tin một chiều, cổ động và ca ngợi nền cai trị của người
Pháp. Vì vậy vai trò báo chí trong đời sống quần chúng giai đoạn đầu rất mờ
nhạt. Mặt khác, số lượng người Việt biết chữ quốc ngữ còn rất hạn chế, nói gì
đến biết chữ Pháp, chữ Hán. Cho nên độ phổ biến trong quần chúng cũng hạn
chế rất nhiều, làm cho việc truyền bá thông tin kém hiệu quả. Từ đó làm lu mờ
vai trò của báo chí.

Bên cạnh vai trò chính trị, báo chí xuất hiện ở Việt Nam đồng thời thực hiện
chức năng giáo dục và truyền bá, “sự phổ biến cái học mới của Tây phương, do
người Pháp chủ trương và họ muốn thay đổi tận gốc rễ bằng những cố gắng
truyền đạt sâu rộng trong quần chúng”.7 Báo chí đã góp một phần rất quan
trọng bên cạnh nhà trường trong việc nỗ lực giáo dục một lối học mới cho người
Việt. Chữ quốc ngữ theo đó mà được phổ biến rộng rãi hơn. Người Việt từ đây
tiếp cận dễ dàng với tri thức hơn, nhận thức cũng thay đổi nhiều hơn và lối học
cũ theo đó mà lụi tàn. Nhìn nhận mặt tích cực như thế nhưng đồng thời, người

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



Pháp cũng đã thành công khi cắt đứt nguồn mạch quá khứ, làm gãy khúc mối
liên hệ với văn hóa truyền thống của người Việt được xây dựng suốt mấy ngàn
năm. Những con chữ La-tinh ấy được chuẩn hóa trên bình diện quốc tế, giúp con
người dễ tiếp cận với văn minh thế giới hơn. Chính điều đó, một thời làm người
Việt lầm tưởng rằng đó là phương tiện hữu hiệu hội nhập với khoa học - kỹ thuật
phương Tây. Chữ viết, với chức năng là biểu tượng diễn đạt ngôn ngữ, phản ánh
rõ nét tư duy, từ trong bản chất phản ánh sức sống của dân tộc, nay trong phút
chốc vì sự hào nhoáng của văn minh vật chất phương Tây, vì muốn rút ngắn
khoảng cách với tiến bộ thế giới, người Việt vốn lười sáng tạo đã chấp nhận con
chữ mà người Pháp đem tới. Qua đó, có thể thấy, người Pháp đã thành công khi
biến báo chí thành phương tiện phổ biến văn hóa Pháp ở Việt Nam.

Báo chí ở Việt Nam ra đời như thế, trong hoàn cảnh u uất của dân tộc. Người
Pháp mang báo chí tới nước Việt như một công cụ trong quá trình thực dân của
họ. Tuy nhiên nếu chỉ nhìn nhận phiến diện và tiêu cực về báo chí ở Việt Nam
thì không công bằng. Bản thân báo chí không có tội tình gì, có chăng là việc sử
dụng nó vào mục đích gì mới quan trọng.

1.2.2. Báo chí Phật giáo Việt Nam ra đời

Với một bề dày lịch sử gắn bó và trung kiên với dân tộc Việt Nam như vậy,
nhưng đến cuối thế kỷ XIX, đầu thế kỷ XX, Phật giáo Việt Nam chỉ còn là bóng
mờ của quá khứ. Từ khi Pháp xâm lược Việt Nam, cấu trúc văn hóa làng xã của
người Việt cũng lung lay, do đó nơi bám trụ cuối cùng của Phật giáo cũng suy
suyển. Như cụ Chánh Trí nhận xét về Phật giáo Việt Nam trong giai đoạn Pháp
thuộc rằng: “Phật giáo chỉ còn cái xác, hầu khắp các chùa, việc phá trai phạm
giới là thường, còn Phật thì được thờ như một vị thần linh mà người ta tưởng có
thể dùng lễ vật mua lòng. Đến cuối thế kỷ XIX với sự đô hộ của Pháp, tình thế
lại càng lụn bại thêm. Trong gần tám chục năm trời, Phật giáo vừa bị Thiên
Chúa giáo cạnh tranh ráo riết, vừa bị nhà cầm quyền nghiêm khắc hạn chế: nào
lập Tăng tịch để kiểm tra, nào bắt buộc cất chùa phải xin phép trước, nào hạn
chế nhà chùa mua sắm đất đai hay thu nhận tài sản của thập phương cúng
hỷ,… Nản chí, các nhà tu hành chân chính tìm chốn ẩn tu, để mặc cho bọn thầy
đám múa gậy vườn hoang. Vì tham lợi, bọn này làm cho tình thế hỗn tạp đã nói
ở phía trước ngày càng thêm trầm trọng, khiến cho khách bàng quan phải đau
lòng trước cảnh tượng một đạo kỳ kỳ quái quái, trong đó thần bí, phù chú, tà
tín, đa thần xáo trộn như một cuồng chỉ rối, không phương tháo ra”.8 Chính cụ
Chánh Trí là người Phật tử thuần thành mà còn phải nhận xét Phật giáo Việt
Nam một thời tệ lậu như vậy, thì dưới con mắt của ngoại đạo, một tôn giáo từng
một thời giữ gìn nguồn cội tâm linh cho người dân Việt như thế sẽ bị nhìn nhận
thành hình hài gì.

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



Người Việt Nam yêu quê hương, dân tộc, thấu hiểu rõ giá trị mà Phật giáo đem
lại cho đất nước. Tha thiết với dân tộc cũng như mến mộ đạo pháp mà đề xuất
cần phải chấn hưng Phật giáo nước nhà là như thế. Đến người Pháp, chỉ mới
nghiên cứu về văn hóa người Việt mấy mươi năm mà cũng có những nhìn nhận
khách quan về Phật giáo Việt Nam khi chính M.G. Robert cho đăng trên báo
Đông Pháp loạt bài viết tựa đề “Vì sao đạo Phật đáng cho hết thảy dân cõi cực
đông sùng bái” được đăng liên tục trên ba số của tờ báo trên. Tác giả đã khái
lược về lịch sử Phật giáo đồng thời khái quát hóa vũ trụ quan và nhân sinh quan
của Phật giáo. Chẳng hạn như về mặt nhận thức luận, tác giả chỉ ra rằng Phật
giáo không khuyến khích đức tin mù quáng mà chỉ dạy về chánh tín, chỉ tin
những gì đáng tin. Chính ông lên án những người theo đạo Phật ở Việt Nam rằng
“hiện thời đây trong một muôn người Đông Pháp thì có chín ngàn chín trăm chín
mươi chín người xưng mình là người theo đạo Phật nhưng không biết đạo Phật là
cái gì ráo. Theo ý mấy người ấy, theo đạo Phật là theo chùa miếu và theo mấy
điều dị đoan thô kệch, mà đã vậy lại không rõ chùa miếu ấy cùng mấy điều dị
đoan ấy ra làm sao hết”.9 Cái cốt yếu nhất trong bài báo mà tác giả đề ra đó
chính là đề xuất người Việt phải nên sớm lập ra một hoặc một vài hội đạo Phật
để chuyên học về phép Phật. Hội phải cố gắng thúc đẩy việc tập hợp cho được
những tín đồ thành thạo về khoa học vật lý phương Tây và phải nghiên cứu các
sách ngoại văn về Phật giáo một cách rành rẽ để hiểu tường tận nghĩa lý và có
thể giải thích cho quảng đại quần chúng hiểu được thấu đáo. Hội lập rồi phải
đẩy mạnh việc diễn thuyết, phải in sách về Phật pháp nhiều hơn nữa để phổ
biến rộng rãi và phải lựa chọn tu sĩ. Sau hết là lập vài trường cao đẳng về Phật
học. Nghe người Pháp lớn lên trong văn hóa Thiên Chúa họ bàn về Phật giáo
Việt Nam, chỉ dẫn cho người Việt phương cách làm sống lại Phật giáo nước nhà
mới thấy người Việt đôi lúc thật vô tâm và thiếu trách nhiệm để suy tư cho cái
nguồn cội tâm linh bao đời của mình. Nhìn nhận sâu sắc chúng ta cần xác quyết
rằng tác giả của bài báo này thực sự khuyến khích chấn hưng Phật giáo ở Việt
Nam.

Trong những năm sau đó cho đến trước năm 1930 một loạt các bài báo về đạo
Phật được đăng trên các tờ báo lớn lúc bấy giờ như Th c nghiệp dânbáo, Khai
hóa nhật báo, Đông Pháp thời báo, Đông Pháp, Công luận. Như vậy cho đến
năm 1929 một lượng lớn các bài viết có nội dung liên quan đến Phật giáo được
đăng tải trên nhiều tờ báo khác nhau.

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



Ngày 31 tháng 8 năm 1929, tờ Pháp Âm được xuất bản, do Hòa thượng Khánh
Hòa chủ nhiệm. Báo Pháp Âm đặt cơ sở trị sự tại chùa Sắc Tứ Linh Thứu ở làng
Thạnh Phú (Mỹ Tho). Theo chủ trương của hòa thượng Khánh Hòa, Pháp Âm là
định dạng nguyệt san, mỗi tháng xuất bản một lần. Tờ báo được in ở nhà in
Thạnh Mậu, Sài Gòn. Báo có 9 chuyên mục trong số đầu tiên cũng là số duy
nhất của tờ báo. Tờ Pháp Âm được nhiều nhà nghiên cứu lịch sử báo chí Việt
Nam cho rằng đó là tờ báo Phật giáo đầu tiên ở Việt Nam. Tuy nhiên khi vừa ra
số đầu tiên tờ báo này phải đình bản. Có nhiều lý do được đưa ra nhưng theo
Nguyễn Đại Đồng, lý do chính là vì “theo lịch sử địa phương thì sau ngày thành
lập Đảng Cộng sản Đông Dương, tờ Dân Cày, tiếng nói của Tỉnh Đảng bộ Mỹ Tho
cũng đặt trụ sở tại chùa Sắc Tứ Linh Thứu, báo in tại ngôi nhà sát vách chùa.
Mọi việc đạo việc đời đều do Giáo thụ Chơn Huê và Thủ tọa Điển (đệ tử của hòa
thượng Lê Khánh Hòa) sắp xếp. Chính quyền thực dân Pháp phát hiện, tiến hành
lục soát chùa Sắc tứ Linh Thứu. Thủ tọa Điển bị truy nã, Hòa thượng Lê Khánh
Hòa phải ôm kinh sách lên sở Mật thám giải trình. Vì thế Pháp Âm phải đình
bản”.10 Sau đó, tờ Phật hóa Tân thanh niên ra đời, được ước định là sau Pháp

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



Âm khoảng một tháng, do sư Thiện Chiếu chủ bút, tuy nhiên tờ báo được cho là
tiếp nối sứ mạng của Pháp Âm cũng chung một số phận chỉ ra được một số duy
nhất rồi phải bị đình bản. Nhiều quan điểm cho rằng đây là hai tờ báo đầu tiên
của Phật giáo Việt Nam. Như Nguyễn Đại Đồng nhận xét “Pháp Âm và Phật hóa
Tân thanh niên là hai đạo quân tiên phong dọn đường đi trước cho báo chí Phật
giáo phát triển ở cả ba miền trong giai đoạn chấn hưng Phật giáo sau này”.11

Tuy nhiên trong một phạm vi nào đó, chúng ta cần minh định lại các khái niệm
một cách rõ ràng để có thể định hình niên đại của báo chí Phật giáo Việt Nam.
Trước hết, chúng ta cần xác định nội hàm thuật ngữ “báo chí Phật giáo Việt
Nam” bao gồm các yếu tố nào. Đầu tiên cần phải nhận thức đầy đủ các yếu tố
cấu thành nên báo chí, gồm có đối tượng chính là các xuất bản phẩm, yếu tố
con người làm nên các ấn bản phẩm đó từ người chủ trương, chủ bút, ký giả,
nhân viên của báo,… cho đến các cơ sở vật chất để phục vụ cho việc làm báo
như tòa soạn, ấn quán và nhiều yếu tố liên quan thứ yếu khác nữa. Nếu đòi hỏi
phải đầy đủ các yếu tố trên, một tờ báo chuyên san về Phật giáo, do chính
những con người của Phật giáo hoặc liên quan đến Phật giáo điều hành và các
cơ sở vật chất phục vụ cho hoạt động của tờ báo thuộc sở hữu Phật giáo, thì
việc xác định Pháp Âm và Phật hóa Tân thanh niên là hai tờ báo Phật giáo Việt
Nam đầu tiên không có điều gì phải bàn cãi nữa. Tuy nhiên, nếu nhìn nhận về
nội hàm báo chí Phật giáo Việt Nam chỉ trong phạm vi đó thì không thể nào diễn
tả đầy đủ sức sống của báo chí Phật giáo Việt Nam.

Đi xa hơn trong một vấn đề khác, khi khái niệm về văn học Phật giáo Việt Nam,
nhiều nhà nghiên cứu văn học Phật giáo đưa ra nội hàm về văn học Phật giáo
Việt Nam như sau: “Văn học Phật giáo là khái niệm chỉ toàn bộ những tác phẩm
văn học viết về đời sống Phật giáo, hay mang cảm hứng Phật giáo khi phản ánh
cuộc sống hiện thực. Những đặc điểm Phật giáo là yếu tố chi phối quan trọng
nhất đối với toàn bộ quá trình sáng tạo văn học, từ lực lượng sáng tác (thiền sư,
người am hiểu yêu mến đạo Phật) đến mục đích sáng tác (ngộ đạo, thể nghiệm,
truyền đạo hay bộc lộ thái độ, tâm trạng, tình cảm, Phật giáo đối với cuộc đời);
từ nội dung tư tưởng (chủ đề, đề tài, cảm hứng sáng tác) đến các hình thức
nghệ thuật (trong việc lựa chọn, sử dụng ngôn ngữ Phật giáo, các thể loại và
biện pháp nghệ thuật có yếu tố Phật giáo thích hợp); từ quá trình mã hóa đến
quá trình giải mã nghệ thuật của văn học Phật giáo”.12 Từ khái niệm đó về văn
học Phật giáo Việt Nam, chúng ta có thể nhìn nhận những nét tương đồng trong
việc tìm kiếm nội hàm của khái niệm báo chí Phật giáo Việt Nam, đó là chỉ toàn
bộ các tác phẩm báo chí có nội dung viết về đời sống của Phật giáo Việt Nam,
hay phát xuất từ nguồn cảm hứng Phật giáo khi phản ánh đời sống. Lực lượng
làm báo bao gồm tất cả những con người của Phật giáo hoặc liên quan Phật
giáo. Như vậy, theo một nội hàm như vậy, khái niệm về báo chí Phật giáo mới

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



được rộng mở và phản ánh chính xác hơn về báo chí Phật giáo Việt Nam. Bởi lẽ,
nếu chỉ bó hẹp trong khuôn khổ phải là người của Phật giáo làm báo, tờ báo
phải do Phật giáo chủ quản, nội dung chỉ đặc sệt Phật giáo thì không nói lên đầy
đủ một nền báo chí Phật giáo Việt Nam vốn đã rất phong phú và đa dạng ngay
từ ngày đầu thành hình.

Từ đó, chúng ta có thể mạnh dạn xác định mặc dù công nhận Pháp Âm là tờ báo
Phật giáo đầu tiên, bởi lẽ, Pháp Âm có nội dung hoàn toàn phản ánh những kiến
thức của Phật giáo, do những con người xuất thân từ Phật giáo thực hiện và trên
những cơ sở vật chất của Phật giáo, nhưng báo chí Phật giáo Việt Nam không
thể xác định nó ra đời khi Pháp Âm được xuất bản. Báo chí Phật giáo Việt Nam
cần được xác định niên đại thành hình ít nhất là vào tháng 5 năm 1919 khi bài
báo đầu tiên có nội dung mô tả và đề xuất chấn hưng Phật giáo được đăng trên
Nam Phong. Thời điểm ấy, báo chí Phật giáo Việt Nam chính thức ra đời thì hợp
lý hơn và công bằng hơn với một nền báo chí có thời gian tồn tại hơn một trăm
năm ở Việt Nam và có những vai trò nhất định trong lịch sử. Chúng ta không thể
im lặng mà lấy đi gần mười năm trường với hàng trăm bài báo đã được đăng tải
trên nhiều ấn bản phẩm khác nhau với nội dung phản ánh sức sống của Phật
giáo Việt Nam rõ nét, những con người xuất thân từ Phật giáo viết nên những
bài báo như vậy mà không cho nó được đứng vào hàng ngũ báo chí Phật giáo
Việt Nam.

Như vậy, từ năm 1919, báo chí Phật giáo Việt Nam hình thành và bắt đầu sứ
mạng của mình trong việc giáo dục quần chúng. Làm phương tiện đắc lực cho
công cuộc chấn hưng Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX. Trong mạch nguồn sức
sống của Phật giáo Việt Nam, báo chí Phật giáo là một sự tiếp nối pháp âm được
tuyên lưu quảng nhuận qua các triều đại. Báo chí Phật giáo Việt Nam nói lên
tiếng nói của Tăng Ni, Phật tử nước Việt, thao thức và trăn trở những âu lo của
người con Phật sống trong giai đoạn quê hương điêu tàn, đất nước suy đồi văn
hóa, mấy mươi năm thuộc địa nô dịch làm gãy đổ nền luân lý đạo đức truyền
thống. Với mục đích như vậy, từ những tiền đề đầu tiên trong thời kỳ hình thành
này, báo chí Phật giáo từ Nam kỳ lan rộng ra khắp Bắc kỳ rồi Trung kỳ khơi dậy
chánh tín của Phật tử mà tiến hành công cuộc chấn hưng Phật giáo Việt Nam.

II. NGUYỆN VỌNG VÀ Ý HƯỚNG HÀNH ĐỘNG THỐNG
NHẤT PHẬT GIÁO VIỆT NAM ĐƯỢC PHẢN ÁNH QUA
BÁO CHÍ

2.1. Trong giai đoạn sơ kỳ báo chí Phật giáo

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



Trong khi Phật giáo thế giới khơi dậy phong trào về nguồn, làm sống dậy Phật
giáo tại Ấn Độ. Phật giáo Trung Hoa cũng trở mình dưới thiền trượng của Thái
Hư đại sư. Những tác động từ bên ngoài đó thôi thúc Phật giáo Việt Nam tiến
vào cuộc chấn hưng. Những đề xuất chấn hưng Phật giáo Việt Nam buổi ban
đầu ấy được khởi phát từ báo chí. Chính Giáo sư Trần Văn Giàu trong công trình
Sự phát triển tư tưởng Việt Nam từ cuối thế kỷ XIX đến Cách Mạng Tháng Tám
cũng cho rằng vấn đề chấn hưng Phật giáo Việt Nam được đề cập đầu tiên trên
báo chí quốc ngữ sau Thế chiến thứ nhất.13 Trong số đó có thể kể đến các bài
viết, trước hết là của Thượng Chi với nhan đề “Trẩy chùa Hương” đăng trên số
23 5/1919 của tờ Nam Phong, các bài báo của Nguyễn Văn Hộ đăng trên Lục
tỉnh tân văn. Bài viết “Bàn góp về sự lễ Phật năm mới” của Đông Hải đăng trên
Thực nghiệp dân báo số 8-3-1924. Cùng với các bài viết “Vong nhân xá tội”
đăng trên số 28-3-1924, “Câu chuyện đốt mã của một vị nữ lưu có kiến thức”
đăng trên số 20-8-1924 của Khai hóa nhật báo.

Đặc biệt, tờ Đông Pháp thời báo có loạt bài đăng với tựa đề “Phật giáo lược
khảo” đăng liên tục suốt hơn năm tháng từ số 5-11-1923 đến số 28-3-1924.
Loạt bài trên nhằm mục đích “lược biên Phật giáo mầu nhiệm là thế nào, rồi lần
lần sẽ khảo cứu về Đại giáo chủ là đức Thích Ca từ sơ sinh đến thành chánh quả
làm sao, khảo cứu từ Phật nhứt tổ là Đạt Ma đông độ hồi nào truyền đến Huệ
Năng lục tổ làm sao, khảo cứu về lúc Phật đến Việt Nam ta là đời nào, sau rồi sẽ
khảo cứu về luật tu hành, kinh sách”.14

Từ các bài báo trên, ngày 2 tháng 1 năm 1924, ông phủ Hợi, một người có thế
lực lớn và có thiện tâm sùng Phật đã tổ chức lễ an vị tượng Phật tại chùa Phước

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



Thanh. Tại buổi lễ ông đã cung thỉnh bốn vị hòa thượng chứng minh gồm các vị
hòa thượng Hoằng Nghĩa, Thanh Ẩn, Bửu Chung, Từ Văn. Cùng với đó ông mời
“hai thân hào là ông Tô Ngọc Đường quận trưởng Ô Lắc, ông Chấn, cai tổng và
đại diện Đông Pháp thời báo”.15 Trong buổi lễ còn có sự hiện diện của nhiều
nhà báo nhằm “bàn qua về đạo Phật, rồi tìm phương cách chỉnh đốn”.16 Sau đó,
dưới sự chứng minh của các Hòa thượng, các vị có mặt tại buổi lễ đã đề xuất
bốn điểm để tiến hành chấn hưng Phật giáo Việt Nam cấp thời. Như vậy, từ đầu
thập niên 1920, những đề xuất cho việc chấn hưng Phật giáo Việt Nam đã xuất
hiện trên phương tiện đại chúng để phổ cập đến quần chúng rộng rãi. Như vậy,
có thể thấy, vai trò của báo chí với công cuộc chấn hưng ngay từ buổi đầu đã
được xác lập.

Các bài báo đặc biệt chỉ ra toàn diện các điểm yếu làm cho Phật giáo trở nên
suy yếu. Trong đó nguyên nhân khách quan đầu tiên được các tác giả lập luận
là do văn hóa phương Tây đánh đổ nền Hán học của nước Nam. Khi Hán học
mất vị trí của mình, số phận của Phật giáo cũng liên đới ảnh hưởng, “từ khi
Pháp sang bảo hộ nước ta, đem tân văn hóa, tân học thuật, v.v… ban bố cho ta,
quốc dân ta đều khuynh hướng về tân học, thì tự nhiên Hán học phải hồi hưu,
ấy là thời kỳ Phật giáo nước ta suy đồi vậy”.17

Đồng thời, báo chí Phật giáo thời kỳ này cũng chỉ ra nguyên nhân chủ quan của
sự suy đồi này, mà trên hết là sự chậm chân của chính Phật giáo. Nhận thức về
sự tụt hậu của chính Phật giáo trong thời đại văn minh công nghiệp đang thành
hình và phát triển nên chính Phật giáo đồ cũng tự nhìn nhận “trong thời buổi
này bây giờ mới xướng ra làm những việc ấy thật cũng là quá chậm mất rồi!
Các đạo khác trong các nước văn minh thật đã làm trước mà đã đạt đến thời kỳ
cỗi rồi vậy. Thế mà đạo Phật ở nước ta bấy giờ mà thó đầu ra trong trướng luận
“chấn hưng” thực mới ở trong thời kỳ phôi thai vậy”18. Có thể thấy, từ trong
diễn đàn báo chí, mà phong trào chấn hưng Phật giáo vận động mạnh mẽ nhất,
những tư tưởng phát khởi cho phong trào chấn hưng, phát xuất và được cổ động
bởi báo chí được lan rộng trong giới tăng tín đồ.

Bên cạnh đó, khi đã nhận thức các nguyên nhân chủ quan và khách quan một
cách tường tận, nhu cầu chấn hưng đã được xác định thì vấn đề con người là
tiên yếu. Câu hỏi được đặt ra ai sẽ là người thực hiện sứ mạng chấn hưng Phật
giáo Việt Nam thực sự hóc búa. Bởi lẽ yếu tố con người có sự quyết định nhất
thiết đối với bất cứ sự nghiệp lớn nhỏ nào, trong đó sự nghiệp chấn hưng Phật
giáo cũng không ngoại lệ. Nhưng do thời cuộc mà tăng đồ Phật giáo Việt Nam
thời điểm đó cũng suy đồi, thậm chí còn bạc nhược hơn cả số phận như đèn
trước gió của Phật giáo Việt Nam. Chính sư cụ Tâm Lai cũng phải tự thốt ra rằng
“Phật giáo mang tiếng suy đồi chính ở nơi thuyền gia thất sách vậy. Bần tăng

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



nói ra đây cũng biết, nếu các bậc sư trưởng nghe thấy sẽ hiểu lầm mà trách bần
tăng sao tự trong nhà chùa lại kể lỗi mình ra”19. Chính trong giới tu sĩ bấy giờ
đã hủ hóa làm cho niềm tin nơi hàng cư sĩ cũng không còn. Giới tu sĩ tu hành
không còn chân chính, cư sĩ không còn ngoại hộ, do vậy mà Phật giáo ngày
càng rơi vào sự bế tắc. Chính giới cư sĩ cũng phải cất lên tiếng nói của mình trên
phương tiện thông tin đại chúng rằng “đạo Phật cũng là một đạo mà bao người
sùng bái, song lâu nay hình như có bề suy đồi mà chính như lời Pháp tăng chùa
Hang đã thú nhận, thì các sư bây giờ phần nhiều là hủ lậu, câu nệ lại nhút nhát
sợ hãi, hay lợi dụng sự mê tín của đàn bà con trẻ mà bầy ra những nơi điện
mẫu, bóng bà, để sinh ra đồng bóng lôi thôi, tưởng thế là đông khách, chứ có
biết đâu trái đạo lý của Phật tổ”.20

Chính vì những cái tệ lậu như thế nên nhận thức về Phật giáo của đồ chúng thời
kỳ này lệch lạc hẳn so với giáo lý nhà Phật. Thêm phần các lập thuyết ngoại đạo
rao giảng bắt đầu ăn sâu vào tâm thức người Việt, những lý luận “trẻ vui nhà,
già mới vui chùa” làm cho đạo Phật bị già hóa cũng như mất một lượng lớn
quần chúng là người nam cũng như người trẻ. Như chính tác giả Nam Hải nhận
định, “trong bọn nam nhi chừa một số sư cụ, sư ông, sư chú, sư bác ra chú bác
ta, anh em ta, và chính mình ta trong số một trăm người, nào mấy ai là kẻ trong
một năm được “đồng trầu hương về chùa cúng Phật?”. Còn bọn phụ nữ, thì đệ
tử Phật chỉ riêng có một số sư thầy, sư bà, vãi già, vãi trẻ. Thế mà trong các sư
thầy, sư bà, vãi già, vãi trẻ ấy thử hỏi trước khi thế phát đi tu, góp tiền ăn oản
có biết Phật là thế nào không? Có biết sự tích Phật là thế nào không”21. Ngay
cả đức Phật là ai, mà tín đồ Phật giáo còn không biết, ngay cả hàng tu sĩ cũng
có một số không tường tận thì nói gì đến mênh mông biển pháp trong tam tạng
kinh điển của Phật giáo. Mà đã không biết thì tin theo Phật là tin vào việc gì hay
niềm tin đó chỉ là sự mù quáng, do sự dẫn dắt từ niềm tin của lý tính thuần túy
không có lập thuyết vững chắc bảo hộ, dẫn đến dễ rơi vào mê tín.

Từ những vấn đề đó, báo chí Phật giáo mới đề cập đến các giải pháp cho sự
chấn hưng Phật giáo Việt Nam, trong đó, cần phải thực hiện tiên quyết “muốn
chấn hưng Phật giáo thì phải thống nhất Tăng đồ, mà Tăng đồ Việt Nam thì rời
rạc như cát bụi sông Hằng Hà, vê sao cho thành được thiện quả”.22 Chính từ
thời kỳ phôi thai của báo chí Phật giáo Việt Nam đồng thời cũng là phôi thai cho
phong trào chấn hưng, đi đến thống nhất Phật giáo đã chỉ ra rằng, tăng sĩ phải
là người lãnh đạo cho sự nghiệp chấn hưng và thống nhất Phật giáo Việt Nam.
Do đó, vai trò của giới tăng sĩ rất quan trọng, không thể tự mình kìm hãm trong
bốn bức tường già lam nữa mà cần phải có trách nhiệm với đạo pháp và dân
tộc. Chính giới cư sĩ cũng mong mỏi nơi tăng sĩ rằng “muốn chấn hưng Phật
giáo để cho có ích lợi cho xã hội Việt Nam ta, thời có mấy lời chung cáo các nhà
sư ta trong bốn điều (chiêu mộ nhân tài, mộ tập kinh phí, khắc chí thực hành,

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



cải lương nhân cách) kể trên này phải lưu tâm đến luôn thời mới mong thành
công được”.23

Vì nhận thức được vấn đề trên mà thông qua báo chí, Phật giáo đồ muốn phổ
biến ý thức về thống nhất Phật giáo cho được tường minh. Trong khi các tài liệu
về Phật giáo còn hạn chế, nên cần kíp bấy giờ phải làm lan tỏa tư tưởng một
cách dễ dàng, phù hợp với nhận thức của quảng đại quần chúng. Mà báo chí là
phương tiện hữu hiệu nhất. Vì thế mà, những tác giả có bài đăng trên các
báo trong thời kỳ này đa số đều kêu gọi có một sự phổ biến báo chí Phật giáo
nhất định. Có ý kiến cho rằng “liên lạc các sơn môn lại, lập làm một nơi “Phật
giáo tổng hội” nhờ nhà báo làm cơ quan. Nhà chùa và thiện tín trong chùa đều
mua những tờ báo nào làm cơ quan cho Phật giáo. Trong những tờ báo ấy sẽ nói
với nhà báo thuê lấy hai trang phụ trương, nhà chùa sẽ gửi bài cổ động tuyên
truyền hay diễn giảng đến, nhà báo nhận được là cứ đăng, như thế thì tiện lắm
và chóng nên việc”.24 Từ các bài báo đã được đăng, một bộ phận nào đó của
Phật giáo sẽ có khả năng tiếp cận được nguồn tư liệu đó, đặc biệt là giới tu sĩ và
trí thức Phật giáo. Và thông qua các sách báo, “khi có bài đăng báo, sách xuất
bản rồi, phàm những nhà có lòng chấn hưng Phật giáo nên đem các báo ấy,
sách ấy đến các chùa và các nhà thiện tín đọc và giảng dụ cho hết thẩy đều
biết”.25 Bằng phương cách như thế thì tư tưởng mới của Phật giáo mới rộng
truyền đến tất cả Phật giáo đồ cũng như quần chúng. Đây là một trong những
mục tiêu quan trọng mà các đề xuất chấn hưng Phật giáo được các báo đăng
tải. Và từ việc phổ biến được nhận thức đúng về Phật giáo cũng cần triển khai
thành lập một tờ báo chính thống riêng chỉ để phổ biến tin tức chuyên biệt cho
Phật giáo. Vấn đề này được đặt ra cụ thể, “nếu có xin phép lập “Phật học báo”
chính phủ cũng sẵn lòng cho, vì ngoài Bắc kỳ chính phủ cho phép các cố bên
đạo Gia tô lập ra báo “Trung Hoa” để cổ động cho giáo phái mình thời tất phải
lấy lẽ công bằng mà cho các sư bên đạo Phật mở ra một tòa báo không có tây vị
bên nào cả. Và “tín giáo tự do” chính phủ không khi nào lại ngăn cấm sự tín
ngưỡng của người dân được. Vậy tuyên truyền cho chóng được thành hiệu thời
chi cho bằng dùng báo chí làm cơ quan. Sự lập báo đầu tiên là phải lắm”.26

Ngay từ buổi ban đầu sơ khởi phong trào chấn hưng Phật giáo, những nhu cầu
của Phật giáo đồ Việt Nam nói riêng, của người dân Việt nói chung phản ánh
qua phương tiện báo chí đã đòi hỏi một tôn giáo gắn bó với dân tộc, đem lại lợi
ích thiết thực cho dân tộc Việt Nam. Và đó chính là một trong những định hướng
mà phong trào chấn hưng Phật giáo cần phải đi theo, ngoài việc vực dậy đạo
pháp, đồng hành để cùng dân tộc vượt qua khó khăn cũng là một nhiệm vụ mà
Phật giáo phải thực hiện để thể hiện trọn vẹn tinh thần hộ quốc an dân mà Phật
giáo Việt Nam đã từng thực hiện được một cách lẫy lừng trong lịch sử. Hào
quang của quá khứ và yêu cầu thực tiễn của thời đại đã đặt ra những mục tiêu

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



lớn lao ngay từ khi bắt đầu cho phong trào chấn hưng Phật giáo. Trong tổng thể
nhận thức đó việc thống nhất Phật giáo Việt Nam sớm để tập trung mọi nguồn
lực là thực sự cần thiết. Vì vậy, đối diện với nhu cầu của thời đại, báo chí Phật
giáo Việt Nam thời kỳ đầu tiên này đã phát những tín hiệu cho một sự trở mình
của đạo Phật ở Việt Nam. Từ những lý luận đó mà hình thành nên tư tưởng chủ
đạo cho sự nghiệp chấn hưng Phật giáo, đồng thời cũng cổ vũ cho Phật giáo đồ
chung tay để thực hiện công cuộc chấn hưng.

2.2. Từ năm 1929 đến năm 1945

Với vị trí và vai trò to lớn, từ sớm, báo chí Phật giáo đã định hướng phải khai mở
trường để giáo dục Phật học nhằm chấn chỉnh về mặt giáo lý làm nền tảng cơ
bản cho phong trào chấn hưng Phật giáo, đào tạo con người để làm hạt nhân
thực hiện sự nghiệp thống nhất Phật giáo. Không có con người để thực hiện thì
mọi lý thuyết chỉ là viễn vông tồn tại trên mặt giấy. Chính báo chí Phật giáo đã
kêu gọi chấn hưng Phật học trên bình diện quần chúng rộng rãi, không phân
biệt tôn giáo, “chúng ta học Nho là vì chúng ta nhận tôn chỉ đạo Nho là chánh
đáng, tôn chỉ đạo Nho đã gồm trong đạo Phật, mà Phật học lại là một giáo lý
hiệp thời, có thể chấn hưng, vậy chúng ta đối với sự chấn hưng Phật học chớ
nên thờ ơ lãnh đạm”.27 Từ lời kêu gọi của báo chí ấy để đi vào hiện thực thi
hành chấn hưng Phật học, báo chí Phật giáo cũng đề ra những lý thuyết vững
chắc. Trong đó, báo chí Phật giáo đã đề ra nguyên lý giáo dục Phật học cần dựa
trên lý thuyết huân tập của Phật giáo mà làm nền tảng, “ta sẽ hiểu rằng trong
đạo Phật, giáo dục chỉ là bước đầu trên con đường tu hành. Ta không phải chỉ
cốt rèn luyện cho thành người vô hại mà còn phải rèn luyện cho thành người
hữu ích. Lối giáo dục triệt để bằng huân tập ấy chỉ có thể tìm thấy trong đạo
Phật”.28 Nguyên lý huân tập thành xương sống của giáo dục Phật học Việt Nam.
Cho đến ngày nay nguyên lý ấy vẫn còn giữ nguyên giá trị. Từ nguyên lý đó mà
khai triển đưa vào thực tiễn bằng các phương pháp giáo dục cụ thể.

Cùng với những lý thuyết giáo dục Phật giáo được hình thành, thông qua báo
chí Phật giáo, phổ biến nhận thức về tầm vóc và nhu yếu phải giáo dục Phật
học. Bởi lẽ sự tiến bộ của khoa học - kỹ thuật cũng như giáo dục thế học đã đến
một tầm cao mới. Giáo dục Nho học theo phương thức cũ đến thời điểm bấy giờ
đã kết thúc nhiệm vụ lịch sử, nên Phật học nếu muốn phát triển cần phải thay
đổi cho phù hợp thời đại chứ không thể bình chân như vại mà không chủ động
để cải cách. Nhận thức mới đã được phổ biến, “ngày nay thế giới khai thông,
khoa học tiến bộ, nền giáo dục của thế gian đều rất hoàn toàn. Trình độ tri thức
của xã hội đã mở rộng thì trình độ trí thức trong tăng chúng không dung hợp với
trí thức của hiện thời không được”.29 Giới Phật giáo đã nhận diện rõ vai trò giáo

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



dục Phật học như thế nên nhu yếu lập trường để tiến hành giáo dục Phật học lại
càng cấp thiết hơn bao giờ hết.

Vì thế dù cho điều kiện vật chất còn kém thiếu nhưng những phương án để thực
hiện việc lập trường sớm đã được báo chí Phật giáo hoạch định cụ thể, “một
chùa thì làm không nổi, nhiều chùa hay nhiều người thì làm dư được”30. Nhu
cầu tổ chức trường Phật học cấp bách đến mức tăng tín đồ hô hào không ngớt
để vận động quần chúng.

Bên cạnh việc hình thành tư tưởng giáo dục Phật học cũng như nhu yếu lập
trường học, báo chí Phật giáo bấy giờ cũng kêu gọi thành lập hội Phật học để
phổ biến Phật học bên ngoài trường học. Bởi lẽ việc phổ biến kiến thức ngoài
trường lớp cũng quan trọng không kém, mà báo chí đã và đang thực hiện nhiệm
vụ đó. Tuy nhiên nhu yếu có một hội Phật học để làm cơ quan chủ quản cũng
như định hướng quản lý cụ thể cũng như đoàn kết tập hợp quần chúng thì hoạt
động mới có thể bài bản, giáo lý được minh định cụ thể, rõ ràng hơn. Vì thế bên
cạnh kêu gọi mở trường Phật học, nhu yếu ra đời hội Phật học cũng được đề
nghị và nêu rõ mục đích “hội trước hết là thức tỉnh tất cả Phật tử trong nước để
hiệp thành đoàn thể”.31 Vị trí của hội Phật học đã được báo chí nhận thức và
phổ biến đến quần chúng như thế. Vì vậy mà ở mỗi vùng miền, Phật giáo đồ
đều ra sức lập hội Phật học để làm cơ sở tại địa phương, tiền đề cho việc thống
nhất Phật giáo. Đến những năm 1930, báo chí Phật giáo đã phản ánh “hiện thời
các hội Phật giáo thì trước hết là hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học rồi đến hội
Phật học ở Huế nay đã có các hội Phật học như Cao Miên Phật học hội ở
Phnompenh. Đà Thành Phật học hội ở Tourane, Thiên Thai Thiền giáo tông ở Bà
Rịa, Phật giáo Liên hữu ở Long Xuyên, Phật giáo Tương tế ở Sóc Trăng,… Các
hội Phật giáo càng nhiều bao nhiêu thì Phật giáo càng chóng chấn hưng được
bấy nhiêu”.32

Mục tiêu thứ hai mà phong trào chấn hưng Phật giáo hướng đến, được báo chí
định hình là chấn chỉnh lại giáo chế. Trong đó cụ thể có thể quy nạp về hai vấn
đề chính là chấn chỉnh Tăng già và thống nhất tổ chức điều hành Phật giáo
trong toàn quốc. Chấn chỉnh Tăng già trước hết là phải chấn chỉnh tư cách cá
nhân của giới tu sĩ. Báo chí Phật giáo lúc bấy giờ nêu lên quan điểm rất rõ ràng
“cá nhân Tăng già phải biết tự trọng, phải đủ tư cách hạ đảm chánh pháp, làm
cho đầy đủ cái trách nhiệm hộ pháp, để giúp sức cho cơ quan hoằng pháp được
tiến hành”.33 Tuy nhiên thực trạng tăng sĩ Việt Nam đầu thế kỷ XX cũng lênh
đênh như vận nước. Phần vì xao lãng thực tập chánh pháp, đời sống không còn
tinh chuyên, pha tạp với những sự mê tín dân gian mà hình thành nên những lối
tu hành lập dị. Phần vì sự kìm chế tôn giáo truyền thống của thực dân mà giới
tăng sĩ Phật giáo nói riêng cũng suy đồi như tình hình đạo đức của quốc gia nói

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



chung. Hòa thượng Trí Thủ trong bài viết của mình đã nhận định rằng, “Tăng già
ở xứ ta hiện nay thì tăng cũng chẳng phải tăng mà tục cũng chẳng phải tục. Nói
rằng tăng thì họ cũng cạo đầu nhuộm áo, cũng gõ mõ tụng kinh. Nói rằng tục
thì họ cũng có vợ có con, cũng ăn thịt uống rượu”.34 Những giá trị và quy củ
định hình cho hàng tăng sĩ hao mòn theo năm tháng. Do đó nhiệm vụ cấp thiết
bấy giờ ngoài việc phổ biến việc học Phật thì với nhìn nhận chủ quan, Phật giáo
phải tự mình cải cách hàng ngũ tăng sĩ trước hết để còn có nguồn nhân lực mà
thực hiện công việc chấn hưng. Nhiều tờ báo Phật giáo đã tha thiết kêu gọi và
gióng lên hồi chuông cảnh tỉnh về thực trạng tăng sĩ bấy giờ, “hồi xưa ở trong
Tòng lâm thì dùng đạo đức mà làm giá trị. Còn nay thì lấy tiền bạc mà làm cái
danh vị hơn thua”.35 Từ đó, những nhà làm báo Phật giáo luận giải cho nguyên
nhân Phật giáo suy đồi một phần do tăng sĩ không còn giữ giới hạnh, thiếu sự
thực tập như pháp Phật dạy, “Phật giáo suy đồi trong xứ Nam kỳ nầy chẳng
phải tại sự thất học của Tăng đồ mà thôi lại cũng vì phần nhiều trong phái tòng
lâm không giữ giới hạnh”.36

Nhận thức được đầy đủ và toàn diện thực trạng tăng sĩ như thế, chính các tờ
báo đã lên tiếng đề xuất các giải pháp khắc phục. Trong đó, đầu tiên phải cần
đào luyện lại tăng sĩ Phật giáo sao cho giáo hạnh song toàn. “Nghĩ cách thúc
liễm, đào luyện chóng nên người hạnh giáo song toàn, đáng làm quy cảnh cho
hậu lai”.37 Việc tiên quyết phải làm là giáo dục tăng sĩ bài bản theo đúng lề lối
thiền môn. Bởi lẽ nhà có dột thì từ nóc mà xuống, tăng sĩ là lãnh đạo tinh thần
của Phật giáo, nếu không đầy đủ giới hạnh để làm chỗ quy ngưỡng cho quần
chúng thì đạo Phật suy đồi là điều đương nhiên. Bên cạnh việc giáo dục thiền
môn thì người tăng sĩ hiện đại cần phải đáp ứng đầy đủ nhận thức căn bản phù
hợp với trình độ thế gian. Tăng sĩ là lãnh đạo tinh thần mà chậm tiến, không bắt
kịp xu thế vận động của thời đại thì không thể nào thực hiện cho đầy đủ nhiệm
vụ hoằng pháp. Vì vậy, giới tăng sĩ lại càng phải được đào tạo bài bản, mà như
định hướng của báo chí thì “muốn đắp cái nền tảng giáo dục của học tăng từ
nầy về sau trước hết phải lấy giáo dục của quốc dân làm nền tảng mới được”.38

Phật giáo bấy giờ không thể tách rời khỏi xã hội. Xã hội càng tiến bộ thì xã hội
tính của Phật giáo lại càng phải được nâng tầm. Giới tăng sĩ không thể nào có
nền tảng giáo dục căn bản dưới mức yêu cầu mà xã hội bắt buộc. Cho nên việc
cấp thiết là phải giáo dục trình độ thế học tăng sĩ phù hợp với chuẩn mực xã hội
đưa ra. Có được giáo dục đầy đủ, con người mới nhận thức toàn diện và khách
quan. Mà con người là động lực, là chủ thể tiến hành sự nghiệp thống nhất Phật
giáo cho nên yếu tố con người phải được đặt lên hàng đầu và đào tạo cho tốt
con người là rất cấp thiết.

Vấn đề thứ hai của mục tiêu chỉnh lý Tăng già cần phải đề cập chính là phục
hoạt đoàn thể Tăng già. Tăng già là đoàn thể thanh tịnh và hòa hợp cùng tu học

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



Phật. Dù cho trong thời Phật còn tại thế hay hiện tại, trên bất cứ quốc độ nào,
Phật giáo muốn hưng thịnh thì Tăng già phải trang nghiêm. Nhận thức về thực
trạng Tăng già bấy giờ, các nhà báo Phật giáo đã nhận định “cái tòa nhà Tăng
giới đã gần hai ngàn năm nay đến bây giờ đã tường xiêu nóc giột, cột mục kèo
long, chữa sửa cái tòa nhà ấy lại là trách nhiệm của chư Tăng”.39 Trách nhiệm
cá nhân mỗi tăng sĩ đã lớn lao thì trách nhiệm của đoàn thể Tăng già lại càng
hùng vĩ hơn nữa. Vì Tăng già là một trong ba ngôi Tam bảo, là đại diện cho Phật
pháp thường trụ thế gian nên vai trò của Tăng già rất quan yếu trong sinh hoạt
Phật giáo. Bởi lẽ sinh hoạt Phật giáo vốn dĩ mang đậm tính chất dân chủ và
được điều hành trên phương thức lãnh đạo tập thể, cụ thể hàng ngũ lãnh đạo
Phật giáo chính là Tăng già. Mọi hoạt động của Phật giáo có thành tựu hay
không đều đo đoàn thể Tăng già quyết định chính yếu.

Vì thế việc thống nhất Phật giáo có tiến bộ hay thoái bộ đều do Tăng già, chính
báo chí Phật giáo thời kỳ này nhận định như thế, “theo dư luận ở ngoài thì người
ta nói rằng, vì các ngài trong sơn môn không hòa hiệp cho nên trường học Phật
ấy không có người chủ trương mà phải bỏ luống”.40 Vì thế, việc phục hoạt lại
đoàn thể Tăng già như pháp cũng cần thiết không kém cạnh các vấn đề giáo
dục tăng sĩ và phổ biến Phật học. Các hội Phật học lập ra ngoài mục đích để lan
tỏa tri thức Phật pháp đến quần chúng còn có một mục tiêu thứ yếu nữa chính
là góp phần phục hoạt những sinh hoạt của Tăng già. “Hội Phật giáo lập ra trước
hết là để chỉnh đốn Tăng già, mà cái trách nhiệm tương duyên Phật pháp chính
là ở Tăng già. Tăng già có chỉnh đốn mới đào tạo được nhân tài”.41

Từ việc chỉnh lý Tăng già, báo chí Phật giáo bắt đầu định hướng và kêu gọi
thống nhất Phật giáo trong cả nước. Phật giáo có sinh hoạt thành một đoàn thể

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



thống nhất điều hành và tổ chức trên cả nước thì mới có đầy đủ sức mạnh để
hoằng pháp. Từ nguyện vọng chung của quần chúng mà báo chí chính là tiếng
nói được cất lên, những phương án thực hiện thống nhất Phật giáo trong toàn
quốc đã được báo chí Phật giáo đề xuất. Trong đó, nhận thức về một nền Phật
giáo thống nhất có tổ chức và điều hành thứ lớp được hình thành “một điều
đáng buồn là lâu nay những người tu Phật ở nước ta thường nói Phật giáo ở Tích
Lan, Xiêm La, Miến Điện, Cao Miên là phái Tiểu thừa, còn Tàu và Annam ta đây
là Đại thừa nhưng xét ra cho đúng thì mấy nước ấy tuy tu theo tiểu thừa mà lại
có trật tự, có hệ thống hơn ở xứ ta nhiều”.42 Nhu yếu xây dựng một nền Phật
giáo thống nhất hình thành trên cơ sở nhìn nhận thành tựu của các nước Phật
giáo lân cận. Họ cũng xuất phát điểm với nền văn hóa Phật giáo tương đồng,
đôi khi trong nhận thức đương thời, Phật giáo đồ Việt Nam còn chê bai họ là tiểu
thừa nhưng chính họ đã tổ chức vận hành Phật giáo trên bình diện lớn thành
công. Từ đó kích thích cho quyết tâm phải thống nhất Phật giáo trên toàn quốc
của chúng ta.

Chính vì vậy, từ những tiến bộ của xã hội, phương thức tổ chức điều hành đoàn
thể Tây phương đã được vận dụng vào để hình thành nên lý luận để xây dựng
một tổ chức điều hành Phật giáo trên toàn quốc. Báo chí Phật giáo bấy giờ nêu
cao lý tưởng đó rằng “nay muốn sư trùng trừ sạch, long tượng trở ra, nếu không
khôi phục cái bản thể lục hòa lại để làm cái lực lượng tập trung mà lo làm việc
pháp vương thì sao cho được nếu không mượn cái cách tổ chức của thế pháp để
làm cái duyên tăng thượng về cuộc chỉnh đốn của xuất thế pháp thì sao cho
thành”.43 Từ lý luận đi đến thực tiễn, báo chí Phật giáo cũng đề xuất nên lộ
trình để tiến tới một hội Việt Nam Phật giáo liên hiệp trên toàn quốc, “tổ chức
thành một hội Việt Nam Phật giáo liên hiệp để đấu gan chung cật mà lo cái
công cuộc chấn hưng của tiến trình Phật pháp ở quốc độ ta, khiến cho tăng giới
được thống nhất”.44 Lộ trình thành lập nên tổ chức Phật giáo chung cho cả
nước được báo chí định hình rõ ràng, từ việc giáo dục nhận thức, đào tạo nguồn
nhân lực, xây dựng cơ sở vật chất để làm các trụ sở cho hoạt động của Phật
giáo về sau. Cuối cùng là đề xuất nhân sự điều hành hoạt động phải được lựa
chọn trên những tiêu chí nhất định cụ thể.

Tất cả những vấn đề trên đã được báo chí Phật giáo hoạch định rất cụ thể và chi
tiết “tổ chức lại toàn quốc chỉ có một hội Phật giáo mà thôi, mà lại cần nhất là
phải có một bản chương trình cho tận thiện tận mỹ thì mới mong có hiệu quả”.
45 Được bổ sung lý luận liên tục thông qua phản hồi thực tiễn các tổ chức cục
bộ ban đầu của mỗi địa phương để làm tiền đề cho thống nhất trên toàn quốc.
Để đi đến thống nhất toàn diện trên toàn lãnh thổ, các tổ chức Phật giáo hình
thành trên ba miền để sinh hoạt trong phạm vi hẹp nhất định nhằm củng cố tổ
chức và hoàn thiện phương thức điều hành cho sự thống nhất về sau. Trên cơ sở

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



đã hình thành sự thống nhất Phật giáo ba kỳ, mà liên hiệp lại để thống nhất
trên toàn quốc, “mấy hội Phật giáo trong ba kỳ nên liên hiệp với nhau rồi chọn
những người chơn tu, có đủ đạo hạnh công cử mỗi tỉnh một người đại biểu để cổ
động các chùa”.46 Chính báo chí Phật giáo đã giữ vai trò rất lớn trong việc định
hướng để đi đến thống nhất Phật giáo trên toàn quốc vào năm 1951.

Mục tiêu cuối cùng phong trào chấn hưng Phật giáo hướng đến, được báo chí
định hình là lập quy về vấn đề xây dựng và quản lý giáo sản. Về vấn đề này báo
chí Phật giáo sớm cũng đã có những định hướng chùa chiền cần phải được minh
định là tài sản chung của giáo hội, do giáo hội quản lý. Vào thời điểm bấy giờ,
chùa chiền không nằm trong sự quản lý chung nhất mà lại do cá nhân mỗi tăng
sĩ tự tạo lập và điều hành hoạt động. Về mặt tích cực thì giáo hội không phải
bận tâm về việc tổ chức cấp cơ sở nhiều, vì bấy giờ điều hành ở cấp trung ương
đã khó mà vươn dài tay ra đến cơ sở là điều bất kham. Tuy nhiên tiêu cực cũng
xuất hiện vì sinh ra những tệ lậu không mong muốn. Khi chủ quyền của tăng sĩ
đối với chùa chiền được khẳng định mà giáo hội không có quyền điều chỉnh,
định hướng thì cơ sở phát triển một cách tràn lan, vô tổ chức, tăng sĩ bắt đầu
lười nhác, chỉ sống đời cầu an mà không lo cho việc chung của Phật giáo. Báo
chí bấy giờ nhận định về việc này rằng tăng sĩ “không chịu học tập tu trì để
tương lai hiệp lực cùng nhau mà làm các sự nghiệp của Phật tổ được truyền lại.
Chỉ khư khư mỗi người giữ một ngôi chùa để chiếm lấy cái địa vị an nhàn tự đắc
là một ông chủ, bo bo giữ lấy dăm bảy mẫu ruộng, một vài sào vườn, quanh
năm lấy lợi lộc ấy mà chu cấp cho uế thân”.47 Chính sự quản lý giáo sản có
phần lỏng lẻo như thế mà sinh ra thâm hao của cúng mà đàn việt quy hướng
cho Tam bảo.

Mặt khác, khi đã sống trong sự an nhàn nhất định, mang nặng tư duy cầu an
như thế thì chính những tăng sĩ quản lý cơ sở cũng chẳng chịu tích cực hoạt
động vì sự nghiệp thống nhất. Tư duy tiểu nông, e ngại nhiều việc mà quan
trọng nhất là sợ rằng khi tham gia vào các hội đoàn Phật giáo thì sẽ mất chùa,
mất địa vị vốn có của mình mà bình chân như vại, để cho Phật pháp suy đồi, cứ
giữ tâm thế vị kỷ, làm cho xong việc của chùa mình. Báo chí Phật giáo đã phản
ánh rất rõ nét tư duy “Đạo không có thịnh suy việc gì mà hô hào chấn khởi, đời
vẫn là uế trược cần gì phải lần lộn, xông pha, âu bằng chùa ta ta tu, Phật ta ta
thờ, cơm ta ta ăn, sẵn có ruộng tiền của Liệt tổ để lại cho ta xài phí, nào cần chi
ai, mà ai phạm đến ta”.48

Vấn đề cuối cùng của việc chấn chỉnh về mặt giáo sản, chính là xây dựng cơ sở,
để phục vụ cho sinh hoạt Phật giáo. Báo chí Phật giáo đã nêu lên vai trò của
kiến lập các cơ sở, “nếu cái cơ sở kiến lập không đặng đầy đủ thời e khi bước
đường tiến bộ chưa đặng mau chóng”.49 Bên cạnh những hành hoạt, xây dựng

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



đầy đủ về mặt tinh thần thì kiện toàn cơ sở vật chất cũng không thể thiếu kém.
Yêu cầu xây dựng những cơ sở hành hoạt đủ sức để phục vụ cho quần chúng
lớn khi đã lan tỏa Phật pháp sâu rộng trong xã hội được đặt ra.

2.3. Từ năm 1945 đến năm 1951

Báo chí Phật giáo bấy giờ phản ánh sau khi đã kêu gọi xây dựng lại quê hương
không gì khác là cất lên tiếng nói để cổ vũ xây dựng lại các cơ sở Phật giáo bị
chiến tranh tàn phá. Trong đó gồm cả những giá trị về mặt vật chất lẫn các giá
trị phi vật chất. “Thiền sư Mật Thể cho biết trước rằng việc bảo vệ và xây dựng
phong trào Phật giáo lúc này là một công việc rất khó. Nhưng ông bảo người
Phật tử không thể không có mặt. Bữa cơm trưa kéo dài đến chập tối. Mật Thể
lấy trong bọc áo tất cả số tiền thu được của tạp chí Giải Thoát. Rồi cùng với một
vị tăng sĩ trẻ tuổi tên Thiện Mẫn và bốn người Phật tử cư sĩ khác, ông lên đường
đi Quảng Trị”.50 Từ Quảng Trị ông lên đường ra khu V. Đôi khi trong một thoáng
chốc khi nhìn nhận về sự việc thượng tọa Mật Thể cùng với cư sĩ Tâm Minh - Lê
Đình Thám lên chiến khu là hành động từ bỏ công việc chấn hưng còn đang
dang dở. Tuy nhiên nếu nhìn nhận sâu sắc hơn chúng ta phải nhớ rằng, địa bàn
Thanh - Nghệ - Tĩnh bấy giờ cũng có những cơ sở của hội Việt Nam Phật Học tồn
tại ở đó. Lên chiến khu vừa làm việc nước nhưng đồng thời cũng là đi củng cố
các cơ sở của Phật giáo trong quần chúng khi mà chiến tranh đi qua đã quét
sạch những nền tảng tại khu vực đó. Khu vực Bình - Trị - Thiên bấy giờ nền tảng
Phật giáo đã tương đối vững, hàng tôn túc trưởng lão vẫn còn hiện diện ở đó để
làm chỗ tựa nương cho quần chúng. Nên việc đi lên vùng chiến địa khó khăn mà
mang ánh sáng Phật pháp đến đó là việc làm cần thiết cấp thời. Cùng với đó,
cũng vậy, ở phía Bắc, Bồ Đề bán nguyệt san cũng kêu gọi đồng bào Phật tử di
chuyển về những nơi đã lập lại trật tự mà phục hoạt lại các cơ sở Phật giáo. Hơn
lúc nào hết, giờ phút này đây, khi dân tộc đang chìm trong khổ nạn đau thương
là lúc cần Phật giáo đi làm nhiệm vụ xoa dịu nỗi đau chiến tranh nhất, cần chân
lý Phật soi sáng những mảnh đời bất hạnh quằn mình chịu những nỗi đau mất
mát nhất. Vì thế ngay khi tục bản, Viên Âm đã chủ trương “Nguyệt san Viên Âm
bắt đầu tục bản trong dịp Phật Tổ đản sanh ngày mồng tám tháng tư năm nay.
Mục đích chính là truyền bá chơn tinh thần đạo Phật, áp dụng chơn tinh thần ấy
trong sự cải tạo đời sống xã hội, giới thiệu những phương tiện hành trì, giúp tài
liệu nghiên cứu với những bạn có chí học Phật”.51 Phật giáo bây giờ phải bắt
đầu những sinh hoạt dang dở do chiến tranh, không thể viện cớ vì lý do thời
cuộc mà chần chờ nữa. Phật giáo Việt Nam bấy giờ như người bệnh vừa thuyên
giảm, lấy lại được một ít sức lực, nếu không gượng dậy khỏi giường bệnh, xa rời
những thiết bị hỗ trợ thì chỉ cần một biến cố nhỏ thôi thì sẽ như đèn trước gió,
vĩnh viễn không còn có thể rũ mình đứng dậy nữa. Do đó, Viên Âm cũng tha

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



thiết kêu gọi “như một chiếc đò đưa người, nó có thể vô dụng khi người đã qua
sông hoặc không muốn qua. Phật học cũng thế. Nó là một chiếc thuyền kiên cố
luôn luôn cập bến đau khổ để đưa người tiến hóa đến bờ sáng suốt. Cho nên nó
sẽ vô dụng đối với người đã đạt đến sáng suốt an vui rồi đã đành, mà với những
kẻ chỉ bằng lòng hụp lặn ở bến đau khổ mê muội thì chiếc đò Tiến hóa Phật học
kia cũng vô ích”.52 Để Phật giáo đi vào cuộc đời cần phải tích cực truyền bá, để
quần chúng tiếp cận với Phật giáo sâu sắc. Nếu không có quần chúng để thực
tập thì dù cho giáo lý của nhà Phật có vi diệu đến đâu cũng không còn giá trị
thiết thực nữa. Cho nên ngay lập tức phải xây dựng lại quần chúng, mà việc này
là tối yếu để xây dựng các giá trị còn lại, thì mới có thể hưng khởi Phật giáo tại
nước nhà.

Cuối cùng, các tờ báo Phật giáo bấy giờ ra sức kêu gọi thống nhất Phật giáo
trong cả nước. Báo chí bấy giờ không riêng Phật giáo mà ngay cả báo chí thế
gian cũng nỗ lực hô hào “phải bước tới Phật giáo toàn quốc, thống nhất Phật
giáo, đấy là nguyện vọng từ lâu, nguyện vọng chung nhất của toàn thể Phật tử
xuất gia cũng như Phật tử tại gia”.53 Bởi lẽ, việc làm còn dang dở do chiến
tranh mà mục tiêu chấn hưng Phật giáo đề ra chỉ còn việc này. Giữa thời đại
văn minh Tây phương làm thước đo cho mọi giá trị xã hội. Xã hội Việt Nam đã
chuyển mình, từng bước chấp nhận các phương thức quản lý xã hội theo định
kiến phương Tây. Phật giáo không thể tách ra khỏi quy luật chung đó cho nên
cần thiết phải có một mô hình quản lý theo kiểu thức hành chính đương thời.
Việc thúc đẩy hình thành nên một tổ chức chung cho Phật giáo toàn quốc nhằm
giải trừ những ảnh hưởng tiêu cực khi sinh hoạt lẻ tẻ, phân chia lực lượng giữa
cư sĩ và Tăng già quá gay gắt trong thời điểm đó. Tuy nhiên nhìn nhận một cách
chủ quan, bốn chúng của đức Phật phải thực sự hòa hợp với nhau như nước với
sữa mói có thể xây dựng nên Phật giáo vững bền. Dẫu biết rằng để có được một
giáo hội Phật giáo như pháp việc cần thiết nhất là Tăng già phải hòa hợp và
thanh tịnh. Dù bất kể thời gian nào, Tăng già có hòa hợp và thanh tịnh thì mới
là chỗ tựa nương vững chắc cho quần chúng. Thời nào Tăng già ly tán cũng
đồng nghĩa với việc Phật giáo nước nhà suy vi. Cho nên nhìn nhận về mặt bản
chất sự thống nhất Phật giáo cần thiết đòi hỏi sự hòa hợp và thanh tịnh của
Tăng già là trên hết. Còn việc tổ chức giáo hội như thế nào nó chỉ là biểu hiện
về mặt hiện tượng. Mà đã là hiện tượng thì nó sẽ biến đổi theo sự vận động của
thời đại. Vì vậy, dù ngôn ngữ phương tiện bên ngoài kêu gọi việc thống nhất
Phật giáo để thành lập một giáo hội chung nhất là vậy nhưng sâu xa bên trong
vẫn là kêu gọi một sự thanh tịnh và hòa hợp của hàng ngũ Tăng già. Khi Tăng
già đã hòa hợp rồi thì với uy đức của hàng Chúng trung tôn, thầy của trời người
không việc gì là không thể không thực hiện được.

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



Báo chí Phật giáo Việt Nam từ năm 1945 đến năm 1951 đã phản ánh được sự
vận động mạnh mẽ trong tư tưởng Phật giáo Việt Nam những năm đầu sau
Cách Mạng Tháng Tám. Trong quá trình vận động quần chúng hồi cư xây dựng
lại xã hội mới sau chiến tranh, vai trò Phật giáo càng thể hiện sâu sắc hơn khi
giữ nhiệm vụ tuyên truyền tinh thần xây dựng nếp sống mới đến quần chúng.
Đồng thời trong hơn năm năm vận động tích cực, Phật giáo Việt Nam thống
nhất sau đại hội tại Từ Đàm mùa Phật đản 1951, đánh dấu thành công bước đầu
của phong trào chấn hưng Phật giáo đồng thời mở ra một giai đoạn mới trong
lịch sử Phật giáo Việt Nam. Mặt khác với báo chí Phật giáo sau năm 1951 cũng
theo đà thành tựu chung của Phật giáo Việt Nam mà phát triển mạnh mẽ.

III. SỰ RA ĐỜI CỦA TỔNG HỘI PHẬT GIÁO VIỆT NAM
VÀ VAI TRÒ CỦA BÁO CHÍ PHẬT GIÁO

3.1. Sự hình thành Tổng hội Phật giáo Việt Nam

Như vậy, cho đến trước tháng 5 năm 1951, trước khi Đại hội thống nhất Phật
giáo Việt Nam diễn ra tại chùa Từ Đàm Huế, trong vòng 6 năm sau thành công
của Cách Mạng Tháng Tám, có không dưới mười tờ báo Phật giáo hoạt động
trên khắp nước Việt Nam. Sự nghiệp chấn hưng Phật giáo mà chư Tổ khởi động
từ những năm đầu thế kỷ XX cho đến thời điểm bấy giờ có thể nói là đã có
những thành tựu nhất định.

Thực vậy, sau hai ngàn năm phát triển trên đất nước Việt Nam, đến những năm
hạ bán thế kỷ XX, khi toàn thể Phật giáo thế giới đã chung tay đoàn kết lại
thành một khối thì Phật giáo Việt Nam cũng không đi ngoài sự vận động đó. Để
có một sự hòa cùng nhịp dòng chảy của quốc tế, trước hết ở nội tại quốc gia,
chúng ta phải thực sự đoàn kết, hòa hợp và thống nhất lại. Bước ra từ cuộc chấn
hưng Phật giáo đầu thế kỷ XX, Phật giáo Việt Nam tới thời điểm những năm
1950 đã khoác lên mình một chiếc áo mới. Yêu cầu có một tổ chức để lãnh đạo
sự hành hoạt của Phật giáo Việt Nam được đặt ra. Nhiệm vụ san phẳng những
hình thức sai biệt, cùng chung sức chung lòng để làm tròn sứ mệnh kiến tạo hòa
bình, gây mầm an lạc và nêu cao ngọn đuốc trí tuệ của đức Thế Tôn được đặt
lên hàng đầu. Những tiền đề chuẩn bị cho sự ra đời của một tổ chức Phật giáo
Việt Nam đã xuất hiện tương đối đầy đủ.

[caption id="attachment_11057" align="aligncenter" width="700"]

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



Chùa Từ Đàm, Thừa Thiên Huế[/caption]

Ngày 6 tháng 5 năm 1951, năm mươi mốt đại biểu của Phật giáo khắp ba miền
Bắc, Trung, Nam hội về chùa Từ Đàm cùng nhau tổ chức một Đại hội lịch sử
thành lập Tổng hội Phật giáo Việt Nam. Sau mùa Phật Đàn 2495, Phật giáo Việt
Nam đặt dưới sự lãnh đạo của Tổng hội Phật giáo Việt Nam, đáp ứng sự mong
mỏi của toàn thể Phật giáo đồ Việt Nam suốt hơn hai mươi năm trường. Trong
những ngày Đại hội diễn ra khắp khuôn viên của chùa Từ Đàm văng vẳng thanh
âm tiếng hát em thơ rằng Phật giáo Việt Nam thống nhất Bắc Nam Trung từ
đây, một lòng chúng ta tiến lên vì đạo thiêng, nào cùng vui trong ánh đạo vàng
rạng ngời bốn phương, vang ca đón chào Phật giáo Việt Nam.

Chiều ngày 9 tháng 5 năm 1951, Đại hội kết thúc và đưa ra bản Tuyên ngôn của
Tổng hội. Những hoài bão, ước mong của Phật giáo Việt Nam từ những ngày đầu
tiên khởi điểm cho công cuộc chấn hưng được phản ánh qua báo chí, bản
nguyện cho một sự thống nhất sinh hoạt toàn thể Tăng tín đồ Phật giáo dưới
một sự lãnh đạo chung nhất trong bản thệ thanh tịnh của Tăng già nay đã
thành tựu và được phản ánh đầy đủ trong Tuyên ngôn của Tổng hội Phật giáo
Việt Nam, như một thành tựu bước đầu cho công cuộc chấn hưng Phật giáo.
“Bánh xe Phật pháp xoay vần trên khắp quốc độ Việt Nam đến nay đã gần hai
mươi thế kỷ. Nhân tâm, phong tục, văn hóa, chánh trị trong nước đều đã chịu
ảnh hưởng rất sâu xa của Phật giáo. Tăng đồ và thiện tín từ Bắc vào Nam, một

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



lòng quy ngưỡng Đức Điều Ngự Thích Ca Mâu Ni, sống trong tinh thần từ bi hỷ
xả và luôn luôn lo toan xây dựng hòa bình. Nhưng sự đời không hòa nhịp với
lòng mong mỏi, hoàn cảnh trước đây đã chia ranh giới ba phần nên phật sự
cũng phải tùy duyên mặc dầu Phật pháp vẫn bất biến. Sự tướng mỗi phần mỗi
khác, làm cho mặt bàng quan xem như có điều chia rẽ. Nay cơ duyên thuận
tiện, Phật giáo Việt Nam phải được thống nhất. Hơn nữa, họa chiến tranh đang
gieo rắc khắp nơi, nhân loại đương lâm vào cảnh lầm than phiền não. Chính là
lúc Đạo Từ Bi và Vô Thượng phải đem nước Cam Lộ mà rưới tắt lửa sân si để xây
dựng cảnh hòa bình cho nhân loại”.54 Trong thành tựu chung đó, không thể
không nhắc đến những đóng góp của báo chí Phật giáo như cánh chim không
mỏi thực thi nhiệm vụ giáo dục và truyền bá chánh pháp.

3.2. Vai trò của báo chí trong cuộc vận động thống nhất
Phật giáo Việt Nam

Phong trào chấn hưng Phật giáo là một trong những hoạt động có ảnh hưởng rất
lớn với Phật giáo Việt Nam hiện đại. Đó là bước chuyển mình sang thời hiện đại
của Phật giáo Việt Nam. Theo những quan niệm trước đây, chúng ta đều nhận
định rằng, báo chí Phật giáo là một trong những thành tựu lớn của phong trào
chấn hưng Phật giáo. Tuy nhiên, nếu nhìn nhận khách quan hơn và sâu sắc,
chúng ta cần phải nhận định lại vấn đề này. Thực tế, báo chí Phật giáo sớm đã
thành hình trước khi phong trào chấn hưng Phật giáo khởi phát. Việt Nam Phật
giáo sử luận cho rằng, “Thiền sư Khánh Hòa vào năm 1923 nhân ngày giỗ Tổ
chùa Long Hòa, quận Tiểu Cần, tỉnh Trà Vinh, vào ngày 19 tháng chín âm lịch
(Quý Hợi), ông vận động mời tất cả những vị tôn túc khắp miền Tiền Giang và
Hậu Giang về Tiểu Cần để dự lễ, đồng thời họp bàn về vấn đề chấn hưng Phật
giáo”55, cùng nhiều tài liệu khác đều lấy mốc đó làm năm phát khởi phong trào
chấn hưng Phật giáo Việt Nam. Một số ít tài liệu khác thì cho rằng mốc đó sớm
hơn nhưng cũng chỉ ở mức những năm đầu thập niên 1920. Nhưng từ tháng 5
năm 1919, trong số báo 23 của tờ Nam Phong, Thượng Chi - Phạm Quỳnh đã có
bài viết “Trẩy chùa Hương” đề cập đến vấn đề chấn hưng Phật giáo Việt Nam.
Có thể nói, phong trào chấn hưng Phật giáo tuy do giới Phật giáo mà cụ thể là
hòa thượng Khánh Hòa phát khởi nhưng tư tưởng và đề xuất lại xuất phát từ giới
sĩ phu Nho học. Đồng thời chính từ phương tiện báo chí Phật giáo là công cụ gợi
ý, định hướng và dẫn dắt cho phong trào chấn hưng Phật giáo. Vì thế có thể
nhận định rằng, báo chí Phật giáo từ khi hình thành đã giữ vai trò định hướng và
dẫn dắt cho phong trào chấn hưng Phật giáo chứ không chỉ đơn giản là một
thành tựu của phong trào chấn hưng.

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



Tóm lại, phong trào chấn hưng Phật giáo đầu thế kỷ XX, được thành công và để
lại nhiều thành tựu, trong đó vai trò định hướng và dẫn dắt có báo chí rất lớn.
Báo chí hoạt động để đề xuất ra các mục tiêu hành động cải cách về mặt giáo
lý, giáo chế và giáo sản cho phù hợp với tình hình thực tế của Phật giáo Việt
Nam. Có thể nói, những tư tưởng mà báo chí đưa ra chính là lý luận để làm
cương lĩnh dẫn đường cho hoạt động thực tiễn của phong trào chấn hưng Phật
giáo. Trong quá trình dài thực hiện phong trào chấn hưng Phật giáo thì báo chí
đồng thời cũng là phương tiện tuyên truyền và tiếp nhận phản hồi để thực hiện
liên tục việc tổng kết thực tiễn nhằm đưa ra những lý luận kịp thời bổ sung trực
tiếp vào đường lối hành hoạt của phong trào chấn hưng. Do đó, chính báo chí
Phật giáo cũng nhận định về vai trò của chính lực lượng báo chí rằng “tương lai
của Phật giáo đồ xứ ta dù tiến bộ hay thối bộ trên con đường chơn chánh là do
nơi các hội và các san chí ấy cả”56.

KẾT LUẬN

Báo chí Phật giáo ra đời và kêu gọi chấn hưng, trong đó việc thống nhất hệ
thống sinh hoạt Phật giáo là một thành tựu tiêu biểu. Phong trào chấn hưng
Phật giáo hình thành từ sự khơi nguồn của báo chí, những tiền đề tư tưởng và
phương pháp thực hiện được báo chí đưa ra nhằm lan tỏa rộng rãi trong quần
chúng. Từ đó, từ lý luận hình thành trên mặt giấy đi vào đời sống từng bước
chắc chắn. Sau đó, từ sinh hoạt Phật giáo đang diễn ra lại được phản ánh bằng
những con chữ trên mặt báo như một sự đúc kết thực tiễn để hoàn thiện lý luận.
Có thể nói, báo chí Phật giáo đầu thế kỷ XX đã định hướng và dẫn dắt cho thống
nhất Phật giáo Việt Nam. Nói rộng hơn, chính báo chí Phật giáo giữ vai trò
hoạch định cho sự thống nhất của Phật giáo Việt Nam.

Ngoài vai trò định hướng và dẫn dắt đó, báo chí Phật giáo còn góp phần quan
trọng trong việc hình thành cơ cấu tổ chức sinh hoạt Phật giáo có thứ lớp một
cách bài bản. Từ những tiền đề mà báo chí Phật giáo sớm đã đặt ra ngay từ
những năm 1920, một tổ chức lãnh đạo Phật giáo toàn quốc không phân biệt tổ
chức, tông phái với sự thống nhất toàn diện về mặt lãnh đạo được hình thành
vào năm 1951.

Tuy nhiên, quá khứ là để tự hào và hiểu về việc làm của tiền nhân nhưng không
thể sống cùng quá khứ quá lâu. Việc đau đáu của những con người hiện tại là
phục hoạt lại những giá trị mà lịch sử để lại. Nhìn về thế kỷ trước, chúng ta có
thể thấy được những giá trị mà báo chí Phật giáo Việt Nam đã xây dựng nên.
Trong dòng chảy tư tưởng Việt Nam, báo chí Phật giáo đã góp phần phản ánh
và định hướng cho dòng lưu chuyển ấy không nhỏ. Những thành tựu mà báo chí
Phật giáo nửa đầu thế kỷ XX để lại cho đến ngày nay, chúng ta vẫn còn thừa

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



hưởng trọn vẹn những giá trị đó.

ĐĐ.Thích Nhuận Lạc Chùa Long Quang, số 30/2 Phan Văn Hớn, Ấp 7, Xuân
Thới Thượng, Hóc Môn, TP.HCM Tham luận tại hội thảo về chủ đề: “Giáo hội
Phật giáo Việt Nam: 40 năm hội nhập và phát triển cùng đất nước” vào
ngày 04-11-2021 tại Tp.HCM

****

CHÚ THÍCH

1 Trịnh Văn Thảo, Ba thế hệ trí thức người Việt, Nxb Tri thức, 2020, tr. 193. 2
Nguyễn Thị Trường Giang, Giáo trình lịch sử báo chí, tập 1, Nxb Đại học quốc
gia Hà Nội, 2020, tr. 11. 3 Nguyễn Thị Trường Giang, Giáo trình lịch sử báo chí,
Sđd, tr. 19. 4 Huỳnh Văn Tòng, Báo chí Việt Nam từ khởi thủy đến 1945, Sđd, tr.
62. 5 Nguyễn Thị Trường Giang, Giáo trình lịch sử báo chí, tập 1, Nxb Đại học
quốc gia Hà Nội, 2020, tr. 13. 6 Huỳnh Văn Tòng, Báo chí Việt Nam từ khởi thủy
đến 1945, Nxb Tổng hợp thành phố Hồ Chí Minh, 2016, tr. 28. 7 Huỳnh Văn
Tòng, Báo chí Việt Nam từ khởi thủy đến 1945, Sđd, tr. 28. 8 Mai Thọ Truyền,
Phật giáo Việt Nam, Nxb Tôn giáo, 2007, tr. 19-20. 9 Ninh Thị Sinh, Phong trào
chấn hưng Phật giáo ở Bắc kỳ, Sđd, tr. 53. 10 Nguyễn Đại Đồng, “Pháp Âm và
Phật hóa Tân thanh niên là hai tờ báo Phật giáo đầu tiên trong lịch sử báo chí
Việt Nam”, Giác Ngộ, số 147, 6/2008, tr. 21. 11 Nguyễn Đại Đồng, “Pháp Âm và
Phật hóa Tân thanh niên là hai tờ báo Phật giáo đầu tiên trong lịch sử báo chí
Việt Nam”, Giác Ngộ, số 147, 6-2008, tr. 23. 12 Nguyễn Phạm Hùng, Văn học
Phật giáo Việt Nam, Nxb Đại học quốc gia, Hà Nội, 2015, tr. 50. 13 Trần Văn
Giàu, Sự phát triển của tư tưởng ở Việt Nam từ thế kỷ XIX đến Cách mạng tháng
Tám, tập II, Nxb Tổng hợp thành phố Hồ Chí Minh, 2020, tr. 193. 14 Đông Pháp
thời báo, “Phật giáo khảo lược”, Đông Pháp thời báo, 5-11-1923 (dẫn lại theo
Ninh Thị Sinh, Phong trào chấn hưng Phật giáo ở Bắc kỳ, Nxb Đại học quốc gia
Hà Nội, 2020, tr. 51). 15 Ninh Thị Sinh, Phong trào chấn hưng Phật giáo ở Bắc
kỳ, Nxb Đại học quốc gia Hà Nội, 2020, tr. 51. 16 Ninh Thị Sinh, Phong trào chấn
hưng Phật giáo ở Bắc kỳ, Sđd, tr. 51. 17 Thiện Chiếu, “Cái vấn đề chấn hưng
Phật giáo ở nước nhà”, Đông Pháp thời báo, số 532, 14-01-1927. 18 Tỉ khiêu tự
Lai, “Phật giáo có nên chấn hưng không”, Đông Pháp, số 318, 03-02-1927. 19 Tỉ
khiêu tự Lai, “Về việc chấn hưng Phật giáo”, Khai hóa nhật báo, số 1640, 16-01-
1927. 20 Tiệm Hồng, “Phật giáo nên chấn hưng thế nào”, Đông Pháp, số 317,
01-02-1927. 21 Nam Hải, “Ai bảo nước ta không có Quốc giáo”, Khai hóa nhật
báo, số 1637, 13-01-1927. 22 Tỉ khiêu tự Lai, “Vấn đề chấn hưng Phật giáo”,
Khai hóa nhật báo, số 1688, 20-03-1927. 23 Nguyễn Mạnh Bổng, “Phật giáo với
xã hội Việt Nam”, Thực nghiệp dân báo, số 1874,14&15-02-1927. 24 Tỉ khiêu tự

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



Lai, “Lại việc chấn hưng Phật giáo”, Khai hóa nhật báo, số 1650, 28-01-1927. 25
Pháp tăng tự Tâm Ứng, “Chấn hưng Phật giáo”, Đông Pháp, số 320, 08-02-1927.
26 Nguyễn Mạnh Bổng, “Muốn chấn hưng Phật giáo ngày nay làm thế nào cho
có hiệu quả”, Đông Pháp thời báo, số 544, 16-02-1927. 27 Lê Mai Đính, “Nho
giáo với Phật giáo”, Viên Âm, số 22, 7-8/1936, tr. 14. 28 Ngô Điền, “Giáo dục
bằng lối huân tập”, Viên Âm, số 55-56, 12/1942&1/1943, tr. 38. 29 Đồ Nam Tử,
“Chương trình giáo dục Tăng chúng trong đạo Phật ngày xưa”, Đuốc Tuệ, số 48,
10-11-1936, tr. 6. 30 Viên Âm, “Cách tổ chức Phật học trường”, Viên Âm, số 8,
1-7-1934, tr. 37. 31 Tâm Trực, “Phật pháp đối với hiện đại ở trong xứ ta”, Viên
Âm, số 36, 4-5/1939, tr. 12. 32 Lê Văn Xuân, “Chấn hưng và tương lai của Phật
giáo”, Duy Tâm Phật học, số 9, 1-6-1936, tr. 523. 33 Giác Phong, “Luận về
chương trình tổ chức hội Việt Nam Phật giáo liên hiệp”, Tam Bảo chí, số 5, 6-
7/1937, tr. 13. 34 Trí Thủ, “Xuất gia và tại gia”, Duy Tâm Phật học, số 5, 1-2-
1936, tr. 245. 35 Từ Bi Âm, “Pháp Trường kỳ theo kiểu kim thời”, Từ Bi Âm, số
40, 15-8-1933, tr. 37. 36 Từ Bi Âm, “Người nhà chùa ăn mặc trái phép”, Từ Bi
Âm, số 45, 1-11-1933, tr. 38. 37 Thích Hiển Thụy, “Xuân về”, Từ Bi Âm, số 217,
1/1944, tr. 16. 38 Hòa thượng Lê Phước Chí, “Bàn về học Tăng ở trên nền quấc
dân giáo dục”, Từ Bi Âm, số 95, 1-12-1935, tr. 16. 39 Dương Bá Trạc, “Về vấn
đề chỉnh đốn Tăng già”, Đuốc Tuệ, số 101, 15-1-1939, tr. 44. 40 Đà Thành Phật
học hội, “Mừng hay là lo”, Tam Bảo chí, số 7, 11-12/1937&1/1938, tr. 25. 41
Thanh An, “Một vái ý kiến về việc chấn hưng Phật giáo”, Đuốc Tuệ, số 41, 22-9-
1936, tr. 3. 42 Hòa thượng Chánh Quả, “Những người tu Phật cần phải thọ giới,
học giới và trì giới”, Từ Bi Âm, số 186, 6-1941, tr. 21. 43 Đà Thành Phật Học Hội,
“Tấm lòng thành khẩn”, Tam Bảo chí, số 3, 15-3-1937, tr. 7. 44 Đà Thành Phật
Học Hội, “Tấm lòng thành khẩn”, Tam Bảo chí, số 3, 15-3-1937, tr. 8. 45 Giác
Phong, “Luận về chương trình tổ chức hội Việt Nam Phật giáo liên hiệp”, Tam
Bảo chí, số 5, 6-7/1937, tr. 13. 46 Thiện Quả, “Luận về vấn đề chấn hưng Phật
giáo ở nước ta”, Duy Tâm Phật học, số 7, 1-4-1936, tr. 409. 47 Tố Liên, “Cái
buồn chung của Tăng giới thiếu niên trụ trì hiện nay”, Đuốc Tuệ, số 42, 29-9-
1936, tr. 3. 48 Hải Đức, “Phật tử là ai, ai là Phật tử”, Tam Bảo chí, số 4, 4-
5/1937, tr. 8. 49 Tam Bảo, “Bổn ý và sự hành động”, Tam Bảo chí, số 1, 15-1-
1937, tr. 7. 50 Nguyễn Lang, Việt Nam Phật giáo sử luận, Nxb Văn học, 2011, tr.
911. 51 Viên Âm, “Lời đầu ngữ”, Viên Âm, số 79, 5-5-1949, tr. 3. 52 Viên Âm,
“Lời nói đầu”, Viên Âm, số 93, 22-6-1950, tr. 5. 53 Thích Trí Quang, “Hãy bước
tới Phật giáo toàn quốc”, Viên Âm, số 99, 16-12-1950, tr. 3. 54 Nguyễn Lang
(2011), Việt Nam Phật giáo sử luận, Nxb Văn học, tr. 989. 55 Nguyễn Lang, Việt
Nam Phật giáo sử luận, Nxb Văn học, 2011, tr. 759. 56 Nguyễn Xuân Thanh,
“Hiện trạng Phật giáo đồ xứ ta”, Viên Âm, số 16, 7-8/1935, tr. 26.

TÀI LIỆU THAM KHẢO

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html



Nguyễn Đại Đồng (6/2008), “Pháp Âm và Phật hóa Tân thanh niên là hai tờ báo
Phật giáo đầu tiên trong lịch sử báo chí Việt Nam”, Giác Ngộ, số 147.Nguyễn Thị
Trường Giang (2020), Giáo trình lịch sử báo chí, tập 1, Nxb Đại học quốc gia Hà
Nội. Trần Văn Giàu (2020), Sự phát triển của tư tưởng ở Việt Nam từ thế kỷ XIX
đến Cách mạng tháng Tám, tập II, Nxb Tổng hợp thành phố Hồ Chí Minh. Hội An
Nam Phật học (1933-1945), Viên Âm, số 1-78, Huế. Hội Đà thành Phật học
(1937-1938), Tam Bảo Chí, số 1-8, Đà Nẵng. Hội Lưỡng Xuyên Phật học (1935-
1945), Duy Tâm Phật học, số 1-52, Trà Vinh. Hội Nam kỳ Nghiên cứu Phật học
(1932-1945), Từ Bi Âm, số 1-215, Sài Gòn. Hội Phật giáo Bắc kỳ (1935-1945),
Đuốc Tuệ, số 1-258, Hà Nội. Hội Phật tử Việt Nam (1949-1951), Bồ Đề bán
nguyệt San, số 1-40, Hà Nội. Hội Việt Nam Phật học (1949-1951), Viên Âm, số
79-115, Huế. Thích Thiện Hoa (1970), 50 năm phong trào chấn hưng Phật giáo,
Giáo hội Phật giáo Việt Nam Thống nhất. Nguyễn Phạm Hùng (2015), Văn học
Phật giáo Việt Nam, Nxb Đại học quốc gia, Hà Nội. Đỗ Quang Hưng (2018), Lịch
sử báo chí Việt Nam (1865-1945), Nxb Khoa học xã hội. Nguyễn Lang (2011),
Việt Nam Phật giáo sử luận, Nxb Văn học. Thích Như Niệm – Đinh Thu Xuân
(2016), Thiện Chiếu – Danh sư, trí thức cách mạng, Nxb Chính trị quốc gia Sự
thật. Trưởng lão Tỷ kheo Trí Quang (2020), Tâm ảnh lục, Nxb Hồng Đức. Ninh
Thị Sinh (2020), Phong trào chấn hưng Phật giáo ở Bắc kỳ, Nxb Đại học quốc gia
Hà Nội. Trịnh Văn Thảo (2020), Ba thế hệ trí thức người Việt, Nxb Trí thức. Phan
Đăng Thanh – Trương Thị Hòa (2017), Lịch sử các chế độ báo chí ở Việt Nam,
tập 1-2, Nxb Tổng hợp thành phố Hồ Chí Minh. Huỳnh Văn Tòng (2016), Báo chí
Việt Nam từ khởi thủy đến 1945, Nxb Tổng hợp thành phố Hồ Chí Minh. Mai Thọ
Truyền (2007), Phật giáo Việt Nam, Nxb Tôn giáo.

Vai trò định hướng của báo chí Phật giáo Việt Nam đầu thế kỷ XX trong vấn đề vận động thống nhất Phật giáo
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-dinh-huong-cua-bao-chi-phat-giao-viet-nam-dau-the-ky-xx-trong-van-de-van-
dong-thong-nhat-phat-giao.html


