
Vai trò Phật giáo trong Cách mạng Việt Nam
giai đoạn 1945 - 1975

ISSN: 2734-9195   08:25 09/09/2025

Vai trò của Phật giáo trong giai đoạn 1945-1975 khẳng định một đặc trưng nổi
bật của lịch sử Việt Nam thế kỷ XX: sự gắn bó giữa đạo và đời, nơi Phật giáo
không chỉ tồn tại như một thiết chế tín ngưỡng, mà còn là một lực lượng lịch sử,
văn hóa và chính trị.

Tác giả: Nguyễn Trần Tiến (1)

Tham luận tại Hội thảo khoa học "Đạo Phật Với Cách Mạng Việt Nam" tổ chức
ngày 25/08/2025,

tại chùa Quán Sứ, Hà Nội

Mở đầu

Phật giáo du nhập và phát triển trên mảnh đất Việt Nam suốt hơn hai thiên niên
kỷ, không chỉ đóng vai trò là một tôn giáo lớn mà còn là một bộ phận hữu cơ
của đời sống văn hóa - chính trị - xã hội dân tộc. Trong tiến trình lịch sử Việt
Nam, đặc biệt từ cuối thế kỷ XIX đến giữa thế kỷ XX, Phật giáo không đứng
ngoài các biến động thời cuộc mà nhiều lần trở thành lực lượng tinh thần và xã
hội quan trọng, góp phần định hình ý thức dân tộc, cổ vũ tinh thần đoàn kết và
kháng chiến.

Từ phong trào Chấn hưng Phật giáo đầu thế kỷ XX, đến “Pháp nạn” (2) 1963, và
cả trong giai đoạn kháng chiến chống thực dân, đế quốc, Phật giáo đã nhiều lần
thể hiện rõ vai trò “nhập thế”, (3) đồng hành cùng công cuộc giải phóng dân
tộc. Tuy nhiên, các ghi chép, nghiên cứu hiện có thường tập trung vào từng sự
kiện riêng lẻ hoặc từng nhân vật, thiếu các phân tích mang tính hệ thống để soi
chiếu toàn bộ quá trình này. Chính vì vậy, việc nghiên cứu toàn diện vai trò của
Phật giáo Việt Nam từ “Pháp nạn” đến thống nhất đất nước là cần thiết, không
chỉ để nhận diện lại đóng góp của Phật giáo trong lịch sử dân tộc mà còn để rút
ra những kinh nghiệm lịch sử quý giá cho mối quan hệ tôn giáo - chính trị trong
bối cảnh hiện nay.

Vai trò Phật giáo trong Cách mạng Việt Nam giai đoạn 1945 - 1975
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-phat-giao-trong-cach-mang-viet-nam-giai-doan-1945-1975.html



Ở Việt Nam, tinh thần “nhập thế” đã có từ thời Lý - Trần, khi các vua Phật tử
như Trần Nhân Tông vừa lãnh đạo kháng chiến, vừa hoằng dương Phật pháp.
Sang thế kỷ XX, khái niệm này được tái diễn giải trong bối cảnh thuộc địa và
kháng chiến, trở thành cơ sở tư tưởng cho các phong trào Phật giáo tham gia
vào đời sống chính trị - điển hình như trường hợp của Thiền sư Thích Nhất Hạnh
- nhà nghiên cứu và hành giả Phật giáo dấn thân. Thiền sư từng hồi tưởng lại
rằng: “Từ kinh nghiệm chiến tranh ở Việt Nam, hình thức hoạt động Phật giáo
của Thích Nhất Hạnh ra đời với mong muốn mang lại sự trợ giúp cho những
người đang chịu đựng dưới bom đạn và biến động của chiến tranh... Khi bom
bắt đầu rơi xuống con người, bạn không thể chỉ ngồi mãi trong thiền đường.
Thiền là nhận thức về những gì đang diễn ra - không chỉ trong thân thể và cảm
xúc của bạn, mà còn ở xung quanh. Khi tôi còn là một sa di ở Việt Nam, chúng
tôi - những chú tiểu trẻ - chứng kiến sự đau khổ do chiến tranh gây ra và rất
khao khát thực hành Phật pháp theo cách có thể đưa nó vào xã hội. Điều đó
không dễ dàng, bởi truyền thống khi ấy chưa trực tiếp có Phật giáo dấn thân, vì
vậy chúng tôi phải tự mình làm. Đó chính là sự khai sinh của Phật giáo dấn
thân”. (4)

(Ảnh: Internet)

Phần lớn các công trình trong và ngoài nước về Phật giáo Việt Nam tập trung
vào khía cạnh giáo lý, tổ chức Giáo hội, hoặc phân tích một số phong trào đấu
tranh cụ thể như phong trào Phật giáo 1963 ở miền Nam. Các nghiên cứu về
mối quan hệ giữa Phật giáo và phong trào giải phóng dân tộc chủ yếu tồn tại
dưới dạng hồi ký, báo chí, hoặc báo cáo chuyên đề, thiếu tính hệ thống và so
sánh. Ngoài ra, sự kết nối giữa các giai đoạn lịch sử - từ thời kỳ Pháp thuộc, qua

Vai trò Phật giáo trong Cách mạng Việt Nam giai đoạn 1945 - 1975
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-phat-giao-trong-cach-mang-viet-nam-giai-doan-1945-1975.html



hai cuộc kháng chiến, cho đến khi đất nước thống nhất - chưa được làm rõ dưới
góc nhìn liên tục của một hành trình “đồng hành và nhập thế”. Điều này tạo ra
khoảng trống về nhận thức lịch sử, khiến vai trò chính trị - xã hội của Phật giáo
Việt Nam chưa được đánh giá toàn diện và khách quan. Như vậy, “nhập thế”
trong nghiên cứu này không chỉ được hiểu ở khía cạnh tu tập và hoằng pháp
trong đời thường, mà còn bao gồm cả những dấn thân chính trị - xã hội có mục
tiêu cải biến hiện thực vì lợi ích cộng đồng.

Khung phân tích của nghiên cứu được xây dựng trên sự kết hợp giữa lịch sử
chính trị, xã hội học tôn giáo và khái niệm “Phật giáo dấn thân” (Engaged
Buddhism). Từ bối cảnh hơn hai nghìn năm đồng hành cùng dân tộc, Phật giáo
Việt Nam được xem xét như một tác nhân lịch sử tích cực trong các phong trào
dựng nước, giữ nước, đặc biệt giai đoạn từ thời Pháp thuộc đến sau thống nhất
đất nước. Bài viết vận dụng lý thuyết về chức năng xã hội của tôn giáo để phân
tích Phật giáo như một thiết chế vừa duy trì bản sắc văn hóa, vừa huy động
cộng đồng cho các hoạt động chính trị - xã hội. Đồng thời, khái niệm “Phật giáo
dấn thân” của Thích Nhất Hạnh sẽ được sử dụng để lý giải sự hòa quyện giữa tu
tập và hành động xã hội. Nghiên cứu áp dụng phương pháp phân tích tài liệu,
kết hợp đối chiếu nguồn trong nước và quốc tế nhằm đặt hiện tượng “Pháp nạn”
và tinh thần “nhập thế” vào bối cảnh lịch sử - chính trị cụ thể, qua đó làm rõ
động lực xã hội và tư tưởng thúc đẩy hành động của Phật giáo.

Trên cơ sở đó, nghiên cứu này nhằm phân tích một cách hệ thống tiến trình
“nhập thế” của Phật giáo Việt Nam từ cuối thế kỷ XIX đến năm 1975, nhấn
mạnh hai giai đoạn then chốt: (i) Từ phong trào Chấn hưng Phật giáo đến “Pháp
nạn” 1963; (ii) Từ sau 1963 đến thống nhất đất nước. Trọng tâm là làm rõ mối
quan hệ tương tác giữa Phật giáo và các phong trào yêu nước, kháng chiến,
cùng tác động qua lại giữa yếu tố tôn giáo và yếu tố chính trị. Nghiên cứu sử
dụng phương pháp nghiên cứu lịch sử với mục đích tái hiện tiến trình phát triển
của Phật giáo trong bối cảnh lịch sử Việt Nam đặc biệt trong giai đoạn Cách
mạng 1945 - 1975.

1. Từ suy thoái đến Chấn hưng Phật giáo Việt Nam
từ cuối thế kỷ XIX - 1945

Giai đoạn cuối thế kỷ XIX đến 1945 là một trong những thời kỳ đầy biến động
của Phật giáo Việt Nam, đánh dấu sự chuyển đổi từ suy thoái kéo dài sang
phong trào phục hưng rộng khắp. Đây là thời điểm mà Phật giáo không chỉ phải
đối mặt với sự suy yếu nội tại do ảnh hưởng của chính sách độc tôn Nho giáo
thời Nguyễn và hậu quả chiến tranh Tây Sơn, mà còn chịu tác động nặng nề từ

Vai trò Phật giáo trong Cách mạng Việt Nam giai đoạn 1945 - 1975
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-phat-giao-trong-cach-mang-viet-nam-giai-doan-1945-1975.html



chính sách tôn giáo “chia để trị” của chính quyền thực dân Pháp. Việc Công
giáo được nâng đỡ, trong khi Phật giáo bị kiểm soát chặt chẽ, đã tạo ra một bối
cảnh bất lợi, dẫn đến khủng hoảng tổ chức, giảm sút đạo hạnh và ảnh hưởng xã
hội của Tăng đoàn. Việc lựa chọn nghiên cứu giai đoạn này nhằm lý giải một
cách hệ thống quá trình suy thoái của Phật giáo trước khi bước vào phong trào
chấn hưng đầu thế kỷ XX, đồng thời chỉ ra các nhân tố chính trị - xã hội định
hình lại vai trò của Phật giáo trong đời sống dân tộc. Bằng cách xem xét các
yếu tố từ chính sách tôn giáo, cấu trúc tổ chức Tăng đoàn đến biến đổi niềm tin
và thực hành tín ngưỡng, phần này cung cấp nền tảng cần thiết để hiểu rõ
nguyên nhân và động lực dẫn tới sự phục hưng Phật giáo trong những thập niên
tiếp theo.

(Ảnh: Internet)

Dưới triều Nguyễn, chính sách độc tôn Nho giáo và ảnh hưởng chiến tranh Tây
Sơn có tác động lớn. Trong giai đoạn đầu, mặc dù các chúa Nguyễn trước đó có
mối gắn bó với Phật giáo, nhưng Gia Long lựa chọn định hướng cai trị dựa trên
Nho giáo, vốn nhấn mạnh trật tự xã hội và quyền lực trung ương. Trong bối
cảnh tái thiết đất nước sau chiến tranh, triều đình ưu tiên củng cố bộ máy Nho
học, đồng thời áp dụng các biện pháp kiểm soát hoạt động tôn giáo, trong đó có
Phật giáo. Việc hạn chế xây dựng chùa, yêu cầu Tăng Ni tham gia các công việc
công ích, hay xếp Phật giáo vào nhóm tín ngưỡng dân gian phản ánh xu hướng
giảm thiểu ảnh hưởng chính trị - xã hội của tôn giáo này. (5)

Triều Thiệu Trị tiếp tục củng cố vị thế độc tôn của Nho giáo, Phật giáo tồn tại và
hoạt động dưới sự quản lý và bảo trợ của triều đình, tuy không phải là quốc giáo

Vai trò Phật giáo trong Cách mạng Việt Nam giai đoạn 1945 - 1975
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-phat-giao-trong-cach-mang-viet-nam-giai-doan-1945-1975.html



nhưng vẫn có sự quan tâm. Về phía Tây Sơn, dù thời gian tồn tại ngắn, chính
quyền này cũng để lại những tác động đáng kể đối với Phật giáo, Trong Việt
Nam Phật giáo Sử lược, Thiền sư Thích Mật Thể có viết: “Từ lúc vận nước thay
đổi, Phật giáo cũng bắt đầu đình đốn và lần đến suy đồi, vì bị trải qua một trận
chiến tranh với Tây Sơn, chùa chiền bị phá hủy, Tăng chúng loạn lạc, nên dù
sau khi đã bình định, cũng chỉ còn lại những cảnh tượng sơ sài mà thôi. Từ đây
trở đi trong lịch sử không thấy chép gì để căn cứ một giai đoạn vẻ vang cho lịch
sử Phật giáo nữa…” (6)

Kết quả của quá trình này là Phật giáo suy giảm vai trò chính trị và tính tổ chức,
dần lùi về vị thế một hình thái tín ngưỡng phổ thông. Tuy vậy, các giá trị và
thực hành Phật giáo vẫn tồn tại trong đời sống cộng đồng thông qua lễ hội,
phong tục và truyền thống văn hóa, đóng vai trò duy trì bản sắc tinh thần của
người dân.

Tiếp đến là chính sách “chia để trị” của thực dân Pháp. Trong khuôn khổ cai trị,
người Pháp vừa mở rộng không gian pháp lý cho Công giáo (theo các hiệp ước),
vừa hành chính hoá và giám sát chặt các cơ sở Phật giáo theo lối “quản trị
thuộc địa” một nhánh của “chia để trị”: tôn giáo được đối xử khác biệt, đặt dưới
các chế độ pháp lý - hành chính khác nhau. Hiệp ước bảo hộ Công giáo và thể
chế bất đối xứng - Hiệp ước Sài Gòn 1862 quy định “An Nam trao cho những
người theo đạo Thiên chúa quyền tự do hành đạo”- tạo nền tảng pháp lý ưu tiên
cho Công giáo trong miền đất Pháp kiểm soát sớm nhất. Hiệp ước Philastre
1874 tiếp tục “annule toutes les prohibitions portées… contre la religion
catholique” (hủy mọi lệnh cấm trước đó đối với đạo Công giáo).

Trên nền pháp lý ấy, các nghiên cứu tổng thuật đã cho thấy cai trị thuộc địa tạo
điều kiện để các hội truyền giáo Công giáo chuyển hoá thành những thiết chế
lớn, có sức mạnh kinh tế - tổ chức. Cuốn sách Catholic Vietnam: A Church from
Empire to Nation, Charles Keith bày tỏ quan điểm rằng hệ thống cai trị thuộc
địa đã góp phần biến các hội truyền giáo Công giáo thành một “giáo hội quốc
gia” với sức mạnh kinh tế và tổ chức đáng kể. Ông chỉ ra rằng việc thực dân
Pháp thiết lập nhà nước thuộc địa đã “biến cộng đồng tôn giáo từ những nhóm
tín hữu rời rạc thành một giáo hội quốc gia”, với hạ tầng giao thông giúp tăng
hành hương, việc lập nhà in và báo chí để tái diễn giải đức tin, và việc đưa các
văn bản Công giáo phương Tây vào Việt Nam, kết nối với cộng đồng Công giáo
toàn cầu.

Bên cạnh đó, việc hành chính hóa cũng được kiểm soát chặt nhằm giám sát
chặt cơ sở Phật giáo (pagoda/bonze) - Quy định về tu sĩ (bonze) và “thẻ tu sĩ”:
tại Bắc Kỳ đầu thế kỷ XX, chính quyền lập thẻ căn cước màu đỏ cho tăng sĩ để

Vai trò Phật giáo trong Cách mạng Việt Nam giai đoạn 1945 - 1975
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-phat-giao-trong-cach-mang-viet-nam-giai-doan-1945-1975.html



dễ nhận diện và quản lý; một thông tri tháng 6/1907 yêu cầu bất kỳ sư nào
muốn về trụ trì/ở tại một chùa nào đó phải có thẻ do nhà chức trách cấp
(Charles Keith, 2005). (7) Điều này cho thấy việc dịch chuyển, cư trú của Tăng
sĩ bị đặt dưới chế độ cấp phép, đăng ký, tương đương “tăng tịch” theo cách gọi
Việt hóa.

Quy định về xin phép khi sửa chữa, xây dựng ở chùa (đặc biệt với di tích xếp
hạng): Trong quá trình áp dụng các biện pháp kiểm soát của Pháp vào Đông
Dương, các công trình tôn giáo như chùa (pagode) ở Vientiane và nhiều nơi
khác được đưa vào diện quản lý bảo tồn. Theo nghiên cứu của Sophie Clément-
Charpentier (2021), ngay từ giai đoạn đầu thời thuộc địa, chính quyền Pháp đã
thiết lập một hệ thống kiểm soát hành chính đối với các di sản này, bao gồm
việc giám sát chặt chẽ các hoạt động phục dựng, sửa chữa và xây dựng mới.
Mục tiêu là đảm bảo các can thiệp vào kiến trúc di tích diễn ra theo chuẩn mực
bảo tồn do chính quyền đặt ra. Mặc dù văn bản nghiên cứu không ghi nhận trực
tiếp các quy định xin phép sửa chữa như tại Bắc Kỳ hay Lào, nhưng bối cảnh
cho thấy các công trình tôn giáo nằm trong diện di tích lịch sử - “monuments
historiques” đều phải chịu sự giám sát và phê chuẩn của cơ quan thuộc địa
trước khi có bất kỳ thay đổi vật chất nào (8).

Song song với các yếu tố chính trị - hành chính nêu trên, một nguyên nhân
quan trọng khác góp phần làm trầm trọng thêm tình trạng suy thoái của Phật
giáo Việt Nam cuối thế kỷ XIX - đầu thế kỷ XX là sự suy yếu nội tại của Tăng
đoàn. Như Mai Thọ Truyền nhận xét, dưới chế độ quân chủ phong kiến nhà
Nguyễn, Phật giáo đã bị biến thành “một thứ lợi khí chánh trị trong tay nhà vua,
để củng cố ngôi báu vừa xây đắp, còn Tăng sĩ thì một phần như bị truất xuống
hàng thủ tự các chùa sắc tứ hay hàng thầy cúng. Phật giáo chỉ còn cái xác, hầu
khắp các chùa, việc phá trai phạm giới là thường, còn Phật thì được thờ như một
vị thần linh mà người ta tưởng có thể dùng lễ vật mua lòng”.

Bước sang thời Pháp thuộc, thực trạng này càng trở nên trầm trọng khi Phật
giáo vừa bị cạnh tranh mạnh mẽ từ Công giáo, vừa bị kiềm tỏa bởi các biện
pháp quản trị thuộc địa. Hệ thống cấp “thẻ tu sĩ” và cơ chế xin phép khi sửa
chữa, xây dựng chùa đã khiến Tăng đoàn bị đặt trong khuôn khổ kiểm soát
hành chính nghiêm ngặt, làm hạn chế đáng kể tính tự chủ của tổ chức tôn giáo.
Cùng với đó, báo chí đương thời nhiều lần phê phán tình trạng “đạo Phật đã mất
đi vẻ thanh tịnh, thuần khiết của mình do các sư, để có tiền chi dụng, đã thêm
vào các nghi lễ Phật giáo những thực hành trái với tôn chỉ của đạo Phật” (Sinh,
N. T., & Ninh, T. H., 2021). (9)

Vai trò Phật giáo trong Cách mạng Việt Nam giai đoạn 1945 - 1975
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-phat-giao-trong-cach-mang-viet-nam-giai-doan-1945-1975.html



Sự kết hợp giữa yếu tố suy thoái nội tại và áp lực từ bên ngoài đã khiến Phật
giáo giai đoạn này không chỉ mất dần ảnh hưởng xã hội mà còn suy giảm cả
nền tảng đạo hạnh. Chùa chiền và nghi lễ bị biến dạng để đáp ứng lợi ích vật
chất, trong khi Tăng sĩ bị giới hạn vai trò và không còn là lực lượng tinh thần
dẫn dắt cộng đồng như trong các giai đoạn lịch sử trước đó. Đây chính là điểm
xuất phát cho các nỗ lực chấn hưng Phật giáo từ thập niên 1920, nhằm khôi
phục cả tổ chức lẫn đạo hạnh của Tăng đoàn.

Từ đầu thế kỷ XIX, dưới triều Nguyễn, Phật giáo dần bước vào giai đoạn suy
thoái kéo dài. Tuy các vua Gia Long, Minh Mạng, Thiệu Trị và Tự Đức không trực
tiếp kỳ thị Phật giáo, song chủ lực chính trị và ý thức hệ vẫn nằm trong tay Nho
giáo. Phật giáo chỉ còn giữ vị trí thứ yếu, thiên về sinh hoạt tín ngưỡng dân gian
và lễ nghi. Những biến động cuối thế kỷ XVIII, đặc biệt là nội chiến Tây Sơn, để
lại hệ quả nặng nề: nhiều chùa chiền bị tàn phá, tăng sĩ phân tán, khiến cơ cấu
tổ chức Phật giáo suy yếu và khó phục hồi (Nguyễn Lang, 1973/1994, tr. 550).

Khi nền thống trị của Pháp được thiết lập vào cuối thế kỷ XIX, Công giáo nhanh
chóng trở thành “đối tác đặc quyền của nhà nước thuộc địa”. Song song với
chính sách ưu đãi này, giới tăng sĩ Phật giáo bị đặt dưới một cơ chế quản trị
hành chính chặt chẽ. Tại Bắc Kỳ, chính quyền thực dân quy định việc cấp thẻ
căn cước màu đỏ cho các tăng sĩ; đồng thời, một thông tri ngày 11/06/1907 bắt
buộc mỗi vị sư phải sử dụng loại thẻ này - một biện pháp có thể xem là tương
đương với “tăng tịch” (Keith, 2012).

Đối với hệ thống cơ sở chùa chiền, một bức thư của Résident supérieur au Laos
(19/05/1930) được đăng trong Bulletin de l’École française d’Extrême-Orient đã
quy định: “ Không một công việc tu bổ nào… [và] cũng không một công trình
xây mới nào có thể được tiến hành [tại một ngôi chùa đã được xếp hạng] nếu
không có sự cho phép rõ ràng của Thống đốc thuộc địa.” 10 (BEFEO, 1930, tr.
501-502). Quy định này cho thấy việc tu bổ hay xây mới các ngôi chùa, đặc biệt
là những chùa đã được xếp hạng di tích, đều phải được cấp phép chính thức từ
nhà cầm quyền. Như vậy, dưới ách thuộc địa, chính quyền Pháp vừa ưu tiên
Công giáo để củng cố trật tự thực dân, vừa hành chính hóa và giám sát hoạt
động Phật giáo thông qua cơ chế thẻ bonze, thông tri năm 1907 và các quy
định chặt chẽ về xây dựng chùa chiền.

Trong bối cảnh đó, Tăng đoàn Phật giáo lâm vào khủng hoảng tổ chức và đạo
hạnh. Do thiếu một cơ chế đào tạo thống nhất, nhiều chùa chỉ duy trì sinh hoạt
cầm chừng; việc học Phật kinh sa sút, tăng sĩ ít được đào tạo bài bản, thậm chí
nhiều vị sống tách biệt hoặc dựa dẫm vào tín đồ để mưu sinh. Uy tín và đạo
hạnh của giới tu hành vì vậy bị suy giảm đáng kể, khiến Phật giáo mất dần vị

Vai trò Phật giáo trong Cách mạng Việt Nam giai đoạn 1945 - 1975
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-phat-giao-trong-cach-mang-viet-nam-giai-doan-1945-1975.html



thế từng có trong đời sống tinh thần - văn hóa của dân tộc.

Sau một thời gian dài suy yếu về cả tổ chức và đạo hạnh, Phật giáo Việt Nam
bắt đầu khởi động một chặng đường phục hưng sâu rộng vào đầu thế kỷ XX,
được biết đến dưới danh xưng Chấn hưng Phật giáo. Phong trào này bùng phát
trên toàn quốc, từ Bắc đến Nam, nhằm mục tiêu cải tổ tổ chức và xây dựng lại
vị thế tôn giáo - văn hóa trong lòng dân tộc (11) (Sinh, 2022). Bối cảnh lịch sử
cho thấy sự hụt lực văn hóa nội tại của Phật giáo, sự xói mòn tinh thần do chính
sách đồng hóa văn hóa của các thế lực ngoại lai, cùng với xu hướng cải cách
tôn giáo tại châu Á, là những nhân tố then chốt thúc đẩy phong trào (Phan Khôi,
2015).

Về tổ chức, Phong trào Chấn hưng ghi dấu bằng sự ra đời của nhiều Hội Phật
học địa phương, như Hội Nam Kỳ Nghiên cứu Phật học (1929), Hội An Nam Phật
học và các tổ chức tương tự ở Bắc kỳ, với mạng lưới phủ khắp ba miền. Những
hội này không chỉ là trung tâm giáo dục Tăng Ni và phổ biến giáo lý, mà còn hỗ
trợ xuất bản báo chí Phật giáo bằng chữ Quốc ngữ như Pháp Âm, Từ Bi Âm, mở
ra kênh truyền thông tư tưởng mới cho Phật giáo.

Song song đó, nhiều tăng sĩ và trí thức Phật giáo đã tích cực tham gia tranh
luận tôn giáo và đưa tư tưởng nhập thế vào công luận, tạo nên phong cách Phật
giáo gắn kết với dân tộc. Như DeVido (2007) phân tích, phong trào Chấn hưng
Phật giáo ở Việt Nam từ thập niên 1920 không chỉ tập trung cải tổ nội bộ về
giáo dục, xuất bản, và tổ chức Tăng đoàn, mà còn phản ánh một khát vọng văn
hóa - dân tộc. Dù không đối đầu chính trị trực diện, phong trào này vẫn mang
tính chất của một phản ứng mềm, thông qua hoạt động giáo dục và văn hóa,
nhằm duy trì bản sắc và đối phó với ảnh hưởng của thực dân cũng như các giá
trị ngoại lai.

2. Phật giáo từ sau Cách mạng tháng Tám đến
thời kỳ chia cắt (1945-1975)
Sau Cách mạng Tháng Tám 1945, Phật giáo Việt Nam bước vào một giai đoạn
mới. Những thành quả từ phong trào Chấn hưng Phật giáo trước đó - như sự
hình thành các hội Phật học, báo chí Phật giáo bằng chữ Quốc ngữ, và các nỗ
lực cải cách giáo dục - đã tạo nền tảng tinh thần và tổ chức cho Phật giáo dấn
thân nhập thế. Từ một tôn giáo vốn bị hành chính hóa trong thời thuộc địa, Phật
giáo nay trở thành một lực lượng xã hội gắn bó mật thiết với vận mệnh của dân
tộc trong kháng chiến chống thực dân Pháp. Một nhân tố quan trọng khiến Phật
giáo tham gia kháng chiến là chính sách “tôn trọng tự do tín ngưỡng” do Chính
phủ Việt Nam Dân chủ Cộng hòa khẳng định trong các sắc lệnh đầu tiên. Hồ Chí

Vai trò Phật giáo trong Cách mạng Việt Nam giai đoạn 1945 - 1975
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-phat-giao-trong-cach-mang-viet-nam-giai-doan-1945-1975.html



Minh nhiều lần nhấn mạnh đến đoàn kết tôn giáo, tạo cơ sở để các tăng sĩ, trí
thức và Phật tử tham gia vào Mặt trận Việt Minh. Sự kết hợp giữa mục tiêu bảo
vệ đạo pháp và tinh thần yêu nước khiến Phật giáo trở thành một đồng minh
chiến lược trong cuộc kháng chiến.

(Ảnh: Internet)

Trong hệ thống Mặt trận, các tổ chức Phật giáo Cứu quốc được thành lập tại
nhiều địa phương. Đây là lực lượng vận động quần chúng Phật tử, đồng thời cử
đại diện tham gia vào Ủy ban Kháng chiến - Hành chính và các cơ quan chính
quyền dân chủ nhân dân. Sự hiện diện này khẳng định vai trò chính trị - xã hội
rõ rệt của Phật giáo, vượt khỏi phạm vi tôn giáo thuần túy.

Một hiện tượng tiêu biểu của Phật giáo kháng chiến là phong trào tăng ni trực
tiếp tham gia chiến đấu. Khẩu hiệu “cởi áo cà sa, khoác chiến bào” vừa mang
tính biểu tượng chính trị, vừa phản ánh chiều sâu giáo lý: lòng từ bi được
chuyển hóa thành hành động bảo vệ sinh mạng cộng đồng; tinh thần vô ngã
gắn liền với lý tưởng hy sinh vì dân tộc. Đây là sự hòa quyện giữa đạo và đời,
minh chứng cho khả năng nhập thế của Phật giáo trong bối cảnh đất nước lâm
nguy. Ngoài vai trò tinh thần, nhiều cơ sở Phật giáo còn trực tiếp trở thành hậu
phương cho kháng chiến. Chùa chiền vừa là nơi trú ẩn cho cán bộ, vừa là điểm
liên lạc và kho chứa lương thực, vũ khí, một số chùa còn được sử dụng làm trạm
cứu thương cho thương binh. Truyền thống tín ngưỡng và uy tín xã hội giúp các
ngôi chùa trở thành địa điểm an toàn, góp phần quan trọng vào hoạt động hậu
cần và tình báo trong vùng địch kiểm soát.

Vai trò Phật giáo trong Cách mạng Việt Nam giai đoạn 1945 - 1975
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-phat-giao-trong-cach-mang-viet-nam-giai-doan-1945-1975.html



Trong chín năm kháng chiến chống Pháp, Phật giáo Việt Nam đã chuyển mình
từ vị thế một tôn giáo từng chịu sự kiểm soát chặt chẽ dưới ách thuộc địa, thành
một lực lượng xã hội - chính trị tích cực, đồng hành cùng dân tộc. Phật giáo
không chỉ khẳng định sự hiện diện trong đời sống tinh thần, mà còn tham gia
trực tiếp vào các hoạt động kháng chiến, từ vận động quần chúng đến chiến
đấu và bảo đảm hậu cần. Đây là bước ngoặt quan trọng, đánh dấu sự hòa nhập
của Phật giáo vào dòng chảy cách mạng dân tộc.

Sau Hiệp định Genève năm 1954, đất nước bị chia cắt thành hai miền với hai
thể chế chính trị đối lập. Tại miền Bắc, Phật giáo được tái cấu trúc để phù hợp
với đường lối của nhà nước cách mạng. Năm 1958, Hội Phật giáo Thống nhất
Việt Nam được thành lập, đánh dấu một bước ngoặt trong quá trình tập hợp,
thống nhất các tổ chức và hệ phái Phật giáo khác nhau dưới một mái nhà
chung. Khác với giai đoạn trước, Phật giáo miền Bắc hoạt động trong khuôn khổ
của một đoàn thể nhân dân yêu nước, chịu sự định hướng của Mặt trận Tổ quốc.
Các hoạt động Phật sự được khuyến khích ở mức độ vừa phải, nhấn mạnh đời
sống tu hành giản dị, gắn với ethos xã hội chủ nghĩa.

Tuy chịu ảnh hưởng mạnh mẽ của chính trị, Phật giáo miền Bắc vẫn duy trì vai
trò văn hóa - tinh thần. Chùa chiền không chỉ là nơi sinh hoạt tín ngưỡng, mà
còn tham gia các phong trào thi đua yêu nước, gây quỹ ủng hộ bộ đội, và cầu
nguyện cho hòa bình. Trên phương diện đó, Phật giáo miền Bắc vừa bảo tồn
được truyền thống, vừa thích ứng với hoàn cảnh mới, trở thành một bộ phận của
khối đoàn kết dân tộc, đóng góp vào công cuộc xây dựng chủ nghĩa xã hội và
chi viện cho miền Nam.

Trái lại, Phật giáo miền Nam lại vận động theo một chiều hướng khác. Về mặt
học thuật và giáo dục, đây là giai đoạn phát triển mạnh với hệ thống trường Bồ
Đề, báo chí Phật học và các viện nghiên cứu. Tuy nhiên, chính quyền Ngô Đình
Diệm (1955-1963) áp dụng chính sách thiên vị Công giáo, như đã được nêu
trong bài này, chính sách kỳ thị này gây bất bình sâu sắc trong cộng đồng Phật
tử chiếm đa số, dẫn đến Khủng hoảng Phật giáo 1963, sự kiện khởi phát từ lệnh
cấm treo cờ Phật giáo trong dịp lễ Phật đản tại Huế, một quyết định được giới
Phật tử xem như biểu hiện rõ rệt của chính sách kỳ thị tôn giáo. Biến cố thảm
sát tại Đài phát thanh Huế ngày 08/05/1963 đã làm gia tăng cường độ xung đột,
biến sự bất bình tiềm ẩn thành một phong trào phản kháng quy mô toàn quốc.
Đỉnh điểm của phong trào là sự kiện Hòa thượng Thích Quảng Đức tự thiêu ngày
11/06/1963 tại Sài Gòn. Hình ảnh này được các hãng truyền thông quốc tế như
Time và The New York Times tường thuật rộng rãi, nhanh chóng trở thành biểu
tượng toàn cầu của một hình thức đấu tranh bất bạo động. Về phương diện
chính trị, sự kiện tự thiêu không chỉ phơi bày tính chất hệ thống của chính sách

Vai trò Phật giáo trong Cách mạng Việt Nam giai đoạn 1945 - 1975
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-phat-giao-trong-cach-mang-viet-nam-giai-doan-1945-1975.html



đàn áp tôn giáo dưới chế độ Ngô Đình Diệm, mà còn góp phần thúc đẩy sự
khủng hoảng chính trị nội bộ, dẫn tới sự sụp đổ của chính quyền này vào tháng
11/1963.

Từ góc nhìn lịch sử, khủng hoảng 1963 mang ý nghĩa vượt ra ngoài phạm vi của
một mâu thuẫn tôn giáo đơn thuần. Nó đánh dấu bước ngoặt trong quá trình
chuyển hóa của Phật giáo miền Nam: từ chỗ là một cộng đồng xã hội - tôn giáo
chủ yếu quan tâm đến sinh hoạt tín ngưỡng và giáo dục, Phật giáo đã vươn lên
thành một lực lượng chính trị tập thể có khả năng huy động quần chúng, thách
thức chính quyền, và gây tiếng vang trên trường quốc tế. Chính từ biến cố này,
Phật giáo được định vị lại như một tác nhân chính trị then chốt ở miền Nam Việt
Nam trong suốt thập niên 1960, tác động mạnh mẽ đến diễn biến của cuộc
chiến tranh cũng như đời sống chính trị đô thị.

Trong giai đoạn sau này, Phật giáo miền Nam tiếp tục giữ vai trò trung tâm
trong các phong trào phản chiến và đấu tranh đô thị (12). Các tổ chức sinh viên,
thanh niên Phật tử trở thành lực lượng nòng cốt, lãnh đạo nhiều cuộc biểu tình,
tọa kháng và tuyệt thực. Nhiều ngôi chùa, đặc biệt là Ấn Quang và Xá Lợi, trở
thành trung tâm chính trị - xã hội, đồng thời là cơ sở cho hoạt động cách mạng
bí mật, từ đây, các tổ chức Thanh niên Phật tử điều phối biểu tình, tọa kháng,
tuyệt thực, đồng thời duy trì liên lạc bí mật với lực lượng cách mạng ở nông
thôn. Sự kết hợp giữa hoạt động tôn giáo và đấu tranh chính trị cho thấy tính
linh hoạt của Phật giáo miền Nam: vừa duy trì sinh hoạt tín ngưỡng, vừa nhập
thế, gắn bó với sự nghiệp hòa bình và độc lập dân tộc. Nhìn tổng thể, giai đoạn
1954-1975 phản ánh sự phân hóa nhưng đồng thời cũng chứng tỏ sức sống
mạnh mẽ của Phật giáo Việt Nam. Ở miền Bắc, Phật giáo hội nhập vào khối
đoàn thể yêu nước, gắn liền với công cuộc xây dựng xã hội chủ nghĩa và nghĩa
vụ chi viện. Ở miền Nam, Phật giáo vừa phát triển học thuật, vừa trở thành lực
lượng xã hội - chính trị có ảnh hưởng sâu rộng, góp phần quan trọng vào các
phong trào phản kháng, hòa bình và giải phóng dân tộc.

Trong ba thập niên từ 1945 đến 1975, Phật giáo Việt Nam đã chứng tỏ sự gắn
bó mật thiết với vận mệnh dân tộc, không chỉ với tư cách một truyền thống tôn
giáo lâu đời mà còn như một lực lượng xã hội - chính trị có sức ảnh hưởng sâu
rộng. Trước hết, Phật giáo không đứng ngoài các biến động chính trị - quân sự
của đất nước, mà trực tiếp tham gia vào sự nghiệp kháng chiến và giải phóng
dân tộc. Trong kháng chiến chống Pháp, sự gắn bó này thể hiện qua nhiều hình
thức: việc liên minh với Việt Minh trên cơ sở chính sách tôn trọng tự do tín
ngưỡng, sự ra đời của các tổ chức Phật giáo Cứu quốc để vận động quần chúng,
phong trào “cởi áo cà sa, khoác chiến bào” khi tăng ni trực tiếp tham gia chiến
đấu, và việc nhiều ngôi chùa trở thành căn cứ kháng chiến đảm nhận chức năng

Vai trò Phật giáo trong Cách mạng Việt Nam giai đoạn 1945 - 1975
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-phat-giao-trong-cach-mang-viet-nam-giai-doan-1945-1975.html



hậu cần, liên lạc, cứu thương. Những yếu tố đó cho thấy Phật giáo đã vượt ra
khỏi khuôn khổ sinh hoạt tôn giáo thuần túy, trở thành một bộ phận hữu cơ của
phong trào dân tộc.

Sau 1975, Phật giáo tiếp tục khẳng định vai trò lịch sử của mình nhưng theo
những cách thức khác biệt giữa hai miền. Ở miền Bắc, Phật giáo được đặt trong
khuôn khổ đoàn thể yêu nước, hội nhập vào khối Mặt trận Tổ quốc, đồng hành
cùng công cuộc xây dựng chủ nghĩa xã hội, và thực hiện nghĩa vụ chi viện cho
miền Nam cả về vật chất lẫn tinh thần. Vai trò của Phật giáo ở đây chủ yếu
mang tính ổn định và hỗ trợ, thể hiện sự gắn bó giữa tôn giáo và nhà nước trong
bối cảnh cách mạng xã hội chủ nghĩa. Ngược lại, tại miền Nam, Phật giáo vận
động theo một hướng khác: một mặt phát triển mạnh về giáo dục và học thuật
thông qua hệ thống trường Bồ Đề, viện nghiên cứu, và báo chí Phật học; mặt
khác, lại trở thành một lực lượng phản kháng chính trị - xã hội đối trọng với
chính quyền Sài Gòn. Khủng hoảng Phật giáo 1963 là một minh chứng điển
hình: từ một mâu thuẫn tôn giáo, phong trào đã lan rộng thành cuộc khủng
hoảng chính trị quốc gia, với đỉnh cao là sự kiện tự thiêu của Hòa thượng Thích
Quảng Đức - biến Phật giáo thành tâm điểm của dư luận quốc tế. Tiếp đó, trong
giai đoạn 1964-1975, Phật giáo miền Nam đóng vai trò nòng cốt trong các
phong trào phản chiến và đô thị, nơi sinh viên, thanh niên Phật tử và nhiều ngôi
chùa lớn như Ấn Quang, Xá Lợi trở thành trung tâm đấu tranh vì hòa bình và
dân tộc.

Sự khác biệt giữa hai miền phản ánh rõ khả năng thích ứng linh hoạt của Phật
giáo trước những điều kiện chính trị - xã hội đối lập, đồng thời khẳng định sức
mạnh tự thân của cộng đồng Phật tử trong việc duy trì ảnh hưởng ở những môi
trường khác nhau. Nếu ở miền Bắc, Phật giáo mang tính ổn định, hòa nhập vào
cấu trúc chính trị xã hội chủ nghĩa, thì ở miền Nam, Phật giáo trở thành một
phong trào xã hội mang tính phản kháng, có khả năng huy động quần chúng và
can thiệp trực tiếp vào đời sống chính trị.

Dễ nhận thấy rằng giai đoạn 1945-1975, Phật giáo không chỉ là một truyền
thống văn hóa - tôn giáo, mà còn là một lực lượng xã hội - chính trị có vai trò
quan trọng trong những bước ngoặt lớn của lịch sử hiện đại Việt Nam. Phật giáo
vừa đảm nhiệm chức năng duy trì bản sắc tinh thần dân tộc, vừa trở thành một
tác nhân chính trị có khả năng tác động đến tiến trình cách mạng và chiến
tranh. Qua đó, Phật giáo được định vị như một thành tố không thể tách rời trong
lịch sử dân tộc giữa thế kỷ XX, đồng thời cho thấy sự giao thoa giữa tôn giáo và
chính trị như một đặc trưng nổi bật của bối cảnh Việt Nam thời chiến.

Vai trò Phật giáo trong Cách mạng Việt Nam giai đoạn 1945 - 1975
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-phat-giao-trong-cach-mang-viet-nam-giai-doan-1945-1975.html



Phong trào Chấn hưng Phật giáo ở Việt Nam được hình thành trong bối cảnh đặc
biệt của giai đoạn thuộc địa, khi xã hội rơi vào khủng hoảng toàn diện về chính
trị, văn hóa và kinh tế. Một mặt, sự suy yếu kéo dài của Tăng đoàn cùng tình
trạng suy đồi trong sinh hoạt tôn giáo khiến Phật giáo có nguy cơ đánh mất vai
trò truyền thống trong đời sống tinh thần dân tộc. Mặt khác, tinh thần tự ái dân
tộc dâng cao sau những thất bại trước ngoại bang, cộng với khủng hoảng văn
hóa - xã hội do chính sách đồng hóa và áp đặt của thực dân, đã thôi thúc các trí
thức và giới tăng sĩ tìm kiếm một con đường phục hưng (Nguyễn Lang, 1973, tr.
456-460).

Trên thực tế, phong trào được khởi xướng bởi những nỗ lực tổ chức của các hội
Phật học ra đời từ Bắc chí Nam, tiêu biểu như Hội Nam Kỳ Nghiên cứu Phật học
(1931), Hội An Nam Phật học (1932), Hội Phật giáo Bắc Kỳ (1934), và Hội Lưỡng
Xuyên Phật học ở Trà Vinh (1934). Các hội này trở thành trung tâm quy tụ trí
thức, sư tăng và thanh niên, mở ra diễn đàn hiện đại để truyền bá Phật học và
gắn kết phong trào trong một mạng lưới toàn quốc.

Cùng với các hoạt động tổ chức hội Phật học, báo chí Phật giáo bằng chữ Quốc
ngữ xuất hiện và nhanh chóng trở thành động lực quan trọng trong việc lan tỏa
tinh thần chấn hưng. Ở Nam Kỳ, Từ Bi Âm khai bản năm 1932; tại Trung Kỳ,
Viên Âm ra đời năm 1933; và ở Bắc Kỳ, Đuốc Tuệ được xuất bản từ năm 1935.
Nhận xét về hiện tượng này, Shawn F. McHale (2004, p. 27) cho rằng “mỗi miền
đều lập tờ báo Quốc ngữ riêng, như Viên Âm… Đuốc Tuệ… bên cạnh Từ Bi Âm.”
Đồng thời, công trình “Việt Nam Phật giáo Sử luận” của HT. Thích Nhất Hạnh
cũng xem ba tờ báo này là những “diễn đàn chấn hưng quan trọng”, bởi chúng
không chỉ truyền tải giáo lý bằng văn phong bình dân, mà còn thúc đẩy dịch
thuật kinh điển, cổ vũ cải cách lễ nghi và khuyến khích thanh niên tham gia các
hoạt động xã hội. Nhờ đó, báo chí Phật giáo đã vượt lên vai trò tôn giáo thuần
túy, trở thành công cụ vừa phổ biến Phật pháp, vừa gắn kết đạo với công cuộc
hiện đại hóa văn hóa dân tộc một trong những mục tiêu cốt lõi của phong trào
Chấn hưng Phật giáo giai đoạn 1920-1945. Song song, các hoạt động giáo dục
như mở lớp giảng dạy, dịch thuật kinh điển sang Quốc ngữ, hay biên soạn các
bộ sách như Việt Nam Phật điển tùng san đã đặt nền tảng cho một đời sống tôn
giáo vừa bám rễ truyền thống vừa thích ứng với thời cuộc.

Một nội dung quan trọng khác là việc đào tạo Tăng tài và thu hút thanh niên
tham gia phong trào. Các trường Phật học được thành lập, tiêu biểu là Trường
An Nam Phật học ở Huế, đã tạo ra lớp tăng sĩ có học vấn mới, đồng thời hình
thành các tổ chức thanh niên Phật tử – tiền thân của Gia đình Phật tử sau này
(Nguyễn Lang, 1973, tr. 478-480). Đây là thế hệ gắn bó chặt chẽ với công cuộc
hiện đại hóa đất nước và khơi dậy tinh thần yêu nước.

Vai trò Phật giáo trong Cách mạng Việt Nam giai đoạn 1945 - 1975
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-phat-giao-trong-cach-mang-viet-nam-giai-doan-1945-1975.html



Nhìn tổng thể, phong trào Chấn hưng Phật giáo trong giai đoạn 1920-1945
mang lại tác động kép: một mặt khôi phục vị thế của Phật giáo trong đời sống
tinh thần dân tộc, mặt khác trở thành một bộ phận trong dòng chảy đấu tranh
vì độc lập, góp phần hình thành lực lượng xã hội - văn hóa làm nền tảng cho các
phong trào yêu nước và cách mạng sau này.

3. Đóng góp và tác động của Phật giáo trong tiến
trình cách mạng

Trong giai đoạn 1945-1975, Phật giáo Việt Nam không chỉ giữ vai trò một truyền
thống tôn giáo lâu đời mà còn chuyển hóa thành một lực lượng chính trị - xã hội
có ảnh hưởng sâu rộng. Sự đóng góp này thể hiện trên nhiều phương diện.

(Ảnh: Internet)

Trong kháng chiến chống Pháp, Phật giáo tích cực tham gia vào các tổ chức
Phật giáo Cứu quốc, đồng hành cùng Mặt trận Việt Minh. Đây không chỉ là sự
ủng hộ mang tính tinh thần, mà còn là sự tham gia trực tiếp vào việc tổ chức,
vận động và huy động quần chúng Phật tử. Chính uy tín xã hội, mạng lưới chùa
chiền rộng khắp và vai trò biểu tượng của giới tăng sĩ đã giúp Phật giáo trở
thành một kênh quan trọng để cách mạng mở rộng ảnh hưởng trong quần
chúng. Điều này cho thấy Phật giáo đã trở thành một “nguồn vốn xã hội” (social
capital) phục vụ cách mạng - nơi tôn giáo cung cấp tính chính danh, niềm tin

Vai trò Phật giáo trong Cách mạng Việt Nam giai đoạn 1945 - 1975
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-phat-giao-trong-cach-mang-viet-nam-giai-doan-1945-1975.html



cộng đồng, và khả năng tập hợp mà các tổ chức chính trị thế tục khó có được.

Đến thời kỳ chia cắt đất nước, đặc biệt ở miền Nam, vai trò chính trị của Phật
giáo càng trở nên nổi bật. Từ một cộng đồng chủ yếu tập trung vào giáo dục và
sinh hoạt tín ngưỡng, Phật giáo miền Nam nhanh chóng vượt khỏi giới hạn
thuần tôn giáo để trở thành lực lượng xã hội - chính trị đối trọng với chính quyền
Sài Gòn. Khủng hoảng Phật giáo 1963 là minh chứng rõ ràng nhất: từ một mâu
thuẫn tôn giáo, phong trào đã biến thành một cuộc khủng hoảng chính trị toàn
diện. Sự kiện này thể hiện năng lực huy động lực lượng quần chúng rộng lớn,
biến các chùa chiền thành “không gian chính trị” - nơi xuất phát của biểu tình,
tuyệt thực và tọa kháng. Đây là một hiện tượng đặc biệt trong lịch sử Việt Nam
hiện đại: tôn giáo trở thành trung tâm tập hợp và đối kháng chính trị, đặt chính
quyền trước áp lực phải thay đổi.

Sau 1963, Phật giáo miền Nam tiếp tục duy trì vị thế chính trị qua các phong
trào đô thị. Sinh viên và thanh niên Phật tử trở thành lực lượng xung kích trong
các hoạt động phản chiến và chống Mỹ. Nhiều ngôi chùa lớn như Ấn Quang và
Xá Lợi trở thành trụ sở phong trào, vừa mang tính tôn giáo vừa mang tính chính
trị. Trong không gian này, Phật giáo không chỉ giữ vai trò tinh thần mà còn là cơ
sở hạ tầng xã hội (social infrastructure) cho phong trào đấu tranh. Có thể nói,
Phật giáo miền Nam giai đoạn này đã hình thành một “mặt trận xã hội - tôn
giáo”, đóng vai trò đặc biệt trong việc tập hợp lực lượng và duy trì sức ép chính
trị đối với chính quyền Sài Gòn cũng như sự can thiệp của Mỹ.

Từ góc nhìn phân tích, sự dấn thân chính trị của Phật giáo Việt Nam trong giai
đoạn này phản ánh một xu hướng nhập thế mạnh mẽ: tôn giáo không chỉ tồn tại
song song với chính trị, mà trực tiếp trở thành một nhân tố trong tiến trình
chính trị - xã hội. Điều này cho thấy sức mạnh đặc thù của Phật giáo: vừa là một
nguồn lực văn hóa, vừa là một công cụ huy động xã hội, góp phần quan trọng
vào sự vận động của lịch sử Việt Nam trong thế kỷ XX.

Bên cạnh những đóng góp chính trị, Phật giáo trong giai đoạn 1945-1975 còn
giữ một vai trò đặc biệt quan trọng trong lĩnh vực văn hóa - tư tưởng. Trên nền
tảng phong trào Chấn hưng từ những thập niên 1920-1940, Phật giáo đã xây
dựng được một nền tảng tri thức và truyền thông hiện đại để vừa tiếp thu
những yếu tố mới của thời đại, vừa gìn giữ cốt lõi bản sắc văn hóa truyền thống.
Điều này thể hiện rõ qua ba trụ cột: dịch thuật và phổ biến kinh điển sang chữ
Quốc ngữ, báo chí Phật học, và hệ thống giáo dục Bồ Đề.

Thứ nhất, việc dịch thuật và truyền bá kinh điển sang chữ Quốc ngữ giúp Phật
giáo trở nên gần gũi với quảng đại quần chúng, nhất là giới trẻ và tầng lớp trí
thức mới hình thành. Đây không chỉ là một nỗ lực hiện đại hóa ngôn ngữ tôn

Vai trò Phật giáo trong Cách mạng Việt Nam giai đoạn 1945 - 1975
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-phat-giao-trong-cach-mang-viet-nam-giai-doan-1945-1975.html



giáo, mà còn là sự đóng góp trực tiếp vào quá trình hình thành văn hóa chữ
Quốc ngữ - một thành tố cốt lõi của bản sắc dân tộc trong thế kỷ XX.

Thứ hai, báo chí Phật học như Từ Bi Âm, Viên Âm, Đuốc Tuệ không chỉ là kênh
truyền bá giáo lý mà còn là diễn đàn tư tưởng, nơi Phật giáo góp tiếng nói vào
các vấn đề xã hội - văn hóa đương thời. Trên thực tế, báo chí này đã đưa Phật
giáo ra khỏi phạm vi “chùa chiền” để trở thành một dòng chảy văn hóa gắn liền
với ý thức dân tộc, khẳng định sự hiện diện của Phật giáo trong đời sống công
cộng.

Thứ ba, hệ thống trường Bồ Đề tại miền Nam không chỉ cung cấp giáo dục phổ
thông cho hàng vạn học sinh trong bối cảnh chiến tranh, mà còn trở thành môi
trường nuôi dưỡng một thế hệ trí thức Phật tử mới - những người sau này giữ vai
trò quan trọng trong các phong trào đô thị và hoạt động xã hội. Như vậy, giáo
dục Phật giáo giai đoạn này vừa góp phần phổ cập tri thức, vừa duy trì mối liên
hệ mật thiết giữa đạo và đời.

Ở miền Bắc, Phật giáo được đặt trong khối đoàn kết dân tộc, hoạt động trong
khuôn khổ chính trị xã hội chủ nghĩa. Dù bị giới hạn trong phạm vi sinh hoạt tôn
giáo và văn hóa, Phật giáo vẫn giữ được vai trò tinh thần, củng cố tính cộng
đồng và góp phần bảo tồn truyền thống văn hóa trong bối cảnh xây dựng xã hội
mới.

Ngược lại, ở miền Nam, Phật giáo mang ý nghĩa văn hóa - tư tưởng đối kháng.
Trước chính sách thiên vị Công giáo của chính quyền Ngô Đình Diệm, Phật giáo
trở thành biểu tượng của “bản sắc bản địa”, đóng vai trò giữ gìn truyền thống
và phản ánh khát vọng bình đẳng tôn giáo. Trong bối cảnh đó, Phật giáo không
chỉ là một hệ thống tín ngưỡng, mà còn là nền tảng tinh thần - văn hóa để quần
chúng khẳng định căn tính dân tộc và chống lại sự áp đặt từ bên ngoài.

Tổng thể, những đóng góp văn hóa - tư tưởng của Phật giáo trong giai đoạn
1945-1975 vượt khỏi khuôn khổ nội bộ tôn giáo, trở thành một phần của tiến
trình hiện đại hóa văn hóa Việt Nam. Phật giáo vừa duy trì tính liên tục lịch sử,
vừa cung cấp một nền tảng tinh thần để củng cố sức mạnh cộng đồng và ý thức
dân tộc trong bối cảnh chiến tranh, chia cắt và đối đầu ý thức hệ.

Ngoài những đóng góp trên bình diện chính trị và văn hóa - tư tưởng, Phật giáo
còn để lại dấu ấn đậm nét trong lĩnh vực xã hội, đặc biệt qua các hoạt động từ
thiện, cứu trợ và gắn kết cộng đồng. Đây chính là khía cạnh thể hiện rõ nét nhất
tinh thần nhập thế của Phật giáo trong hoàn cảnh đất nước chiến tranh kéo dài
và xã hội rơi vào khủng hoảng toàn diện.

Vai trò Phật giáo trong Cách mạng Việt Nam giai đoạn 1945 - 1975
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-phat-giao-trong-cach-mang-viet-nam-giai-doan-1945-1975.html



Trong kháng chiến chống Pháp (1945-1954), nhiều ngôi chùa đã vượt khỏi vai
trò tôn giáo thuần túy để trở thành “cơ sở xã hội cộng đồng” phục vụ kháng
chiến. Chùa chiền được sử dụng làm trạm cứu thương cho thương binh, kho
chứa lương thực, vũ khí, đồng thời là nơi che chở an toàn cho cán bộ cách mạng
và thường dân lánh nạn. Ở đây, Phật giáo vừa đảm nhiệm chức năng hậu cần,
vừa duy trì truyền thống nhân đạo “cứu khổ, cứu nạn” vốn là cốt lõi giáo lý nhà
Phật.

Trong thời kỳ chia cắt đất nước (1954-1975), nhất là tại miền Nam, Phật giáo
tiếp tục khẳng định vai trò xã hội của mình bằng những hình thức đa dạng và
bền bỉ. Hệ thống trường Bồ Đề không chỉ đào tạo hàng vạn học sinh trong bối
cảnh chiến tranh thiếu thốn cơ sở giáo dục, mà còn nuôi dưỡng tinh thần gắn
kết cộng đồng, hình thành lớp trí thức trẻ thấm nhuần lý tưởng nhập thế. Song
song, các tổ chức Phật giáo và hội đoàn Phật tử còn tổ chức nhiều hoạt động
cứu trợ xã hội: phát gạo, cứu tế nạn dân, chăm lo cho trẻ mồ côi, giúp đỡ
thương phế binh và gia đình nạn nhân chiến tranh. Nhiều ngôi chùa lớn như Ấn
Quang, Xá Lợi, hay các chùa ở Huế, Đà Nẵng trở thành trung tâm quyên góp,
phân phát hàng cứu trợ, vừa mang tính chất từ thiện, vừa thể hiện tình liên đới
dân tộc trong chiến tranh.

Những hoạt động này không chỉ đáp ứng nhu cầu xã hội cấp thiết, mà còn củng
cố mối quan hệ gắn kết giữa Phật giáo với cộng đồng. Chính từ đây, Phật giáo
được nhìn nhận không đơn thuần là một nơi sinh hoạt tín ngưỡng, mà còn như
một điểm tựa tinh thần - vật chất, một “cơ chế an sinh truyền thống” song hành
cùng xã hội Việt Nam trong giai đoạn chiến tranh khốc liệt. Ở cấp độ xã hội học,
có thể thấy Phật giáo đã đảm nhiệm chức năng thay thế cho những thiết chế
nhà nước còn hạn chế, qua đó củng cố uy tín, tính chính danh và khả năng huy
động của mình.

Tổng thể, đóng góp xã hội của Phật giáo giai đoạn 1945-1975 không chỉ là
những hoạt động nhân đạo nhất thời, mà còn phản ánh một chiều kích quan
trọng của tôn giáo nhập thế: gắn kết cộng đồng, chăm lo cho con người, và tạo
dựng nền tảng xã hội cho sự đoàn kết dân tộc.

4. Kết luận

Trong tiến trình lịch sử Việt Nam hiện đại, đặc biệt giai đoạn 1945-1975, Phật
giáo đã chứng minh vị thế của mình không chỉ là một truyền thống tôn giáo lâu
đời, mà còn là một tác nhân xã hội - chính trị quan trọng, đồng hành cùng vận
mệnh dân tộc. Qua các phong trào kháng chiến chống Pháp, các hoạt động văn
hóa - xã hội trong thời kỳ chia cắt, và những biến cố chính trị tiêu biểu như

Vai trò Phật giáo trong Cách mạng Việt Nam giai đoạn 1945 - 1975
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-phat-giao-trong-cach-mang-viet-nam-giai-doan-1945-1975.html



Khủng hoảng Phật giáo 1963, có thể thấy rõ tính cộng sinh giữa Phật giáo và
cách mạng: Phật giáo cung cấp một nguồn lực tinh thần, mạng lưới xã hội và
tính chính danh cho cách mạng, trong khi cách mạng lại mở ra không gian để
Phật giáo phát huy vai trò nhập thế, bảo vệ bản sắc dân tộc và khẳng định sức
sống cộng đồng.

Điều này cho thấy “nhập thế” không phải là một sự lựa chọn ngẫu nhiên, mà là
một lựa chọn lịch sử tất yếu của Phật giáo Việt Nam. Trong bối cảnh đất nước
liên tục đối diện với thử thách từ ngoại xâm, chia cắt và chiến tranh ý thức hệ,
sự nhập thế trở thành con đường duy nhất để Phật giáo vừa giữ được giá trị
truyền thống, vừa đáp ứng những đòi hỏi cấp bách của cộng đồng và dân tộc.
Đó là quá trình tái khẳng định chức năng xã hội của tôn giáo: không chỉ cứu độ
cá nhân, mà còn cứu khổ nhân sinh trong một hoàn cảnh lịch sử đầy biến động.

Như vậy, vai trò của Phật giáo trong giai đoạn 1945-1975 khẳng định một đặc
trưng nổi bật của lịch sử Việt Nam thế kỷ XX: sự gắn bó giữa đạo và đời, nơi
Phật giáo không chỉ tồn tại như một thiết chế tín ngưỡng, mà còn là một lực
lượng lịch sử, văn hóa và chính trị. Ý nghĩa lớn nhất mà giai đoạn này để lại
chính là bài học về mối quan hệ tương hỗ giữa tôn giáo và cách mạng: khi cùng
đặt lợi ích dân tộc lên hàng đầu, sự đồng hành ấy có thể tạo nên sức mạnh to
lớn cho sự nghiệp độc lập, tự do và đoàn kết của dân tộc Việt Nam.

Tác giả: Nguyễn Trần Tiến

Tham luận tại Hội thảo khoa học "Đạo Phật Với Cách Mạng Việt Nam" tổ chức
ngày 25/08/2025, tại chùa Quán Sứ, Hà Nội

Chú thích:

(1) Khoa Đông phương học, Trường Đại học Khoa học Xã hội và Nhân văn, Hà
Nội

(2) Khái niệm “Pháp nạn” - được hiểu trong bối cảnh thuộc địa và mối quan hệ
với khủng hoảng tôn giáo - văn hóa. Trường hợp nổi bật nhất là “Pháp nạn
1963” ở miền Nam Việt Nam dưới chế độ Ngô Đình Diệm, khi chính quyền thực
hiện chính sách thiên vị Công giáo và đàn áp Phật giáo, dẫn đến hàng loạt cuộc
biểu tình, tuyệt thực và những hành động phản kháng nổi bật như sự kiện tự
thiêu của Bồ tát Thích Quảng Đức. Xem thêm Edward Miller (2015) -– Reli- gious
Revival and the Politics of Nation Building: Reinterpreting the 1963 “Buddhist
Crisis” in South Vietnam. p.1.

(3) Trong giáo lý Phật giáo Đại thừa, “nhập thế” là tinh thần mà nhà nghiên cứu
G. Tenzin đã định nghĩa: Bồ đề tâm là một “Tâm thức lấy lòng đại bi làm động

Vai trò Phật giáo trong Cách mạng Việt Nam giai đoạn 1945 - 1975
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-phat-giao-trong-cach-mang-viet-nam-giai-doan-1945-1975.html



lực, tự nguyện cầu giác ngộ để cứu độ chúng sinh” (Tenzin, 2019) - con đường
của những vị phát nguyện ở lại trong cõi đời để cứu độ chúng sinh, thay vì chỉ
tìm cầu giải thoát cá nhân. Kinh điển như Kinh Duy Ma Cật và Kinh Pháp Hoa
khẳng định rằng hạnh Bồ tát là “hòa mình vào đời” (lợi tha) để vừa giúp chúng
sinh, vừa tu tập bản thân.

(4) Vinh Tho, Favoreu & Trew, 2021 - Socially Engaged Buddhism and Principled
Humanitarian Action during Armed Conflict, tr. 414-416).

(5) Nguyên văn: “Gần đây có kẻ sùng phụng Đạo Phật, xây dựng chùa chiền
quá cao, lầu gác rất là tráng lệ, đúc chuông tô tượng rất đỗi trang hoàng, cùng
là làm chay, chạy đàn, mở hội, phí tổn về cúng Phật nuôi sư không thể chép
hết, để cầu phúc báo viễn vông, đến nỗi tiêu hao máu mỡ. Vậy từ nay về sau,
chùa quán có đổ nát mới được tu bổ, còn làm chùa mới với tô tượng đúc
chuông, đàn chay hội chùa, hết thảy đều cấm. Sư sãi có kẻ chân tu thì lý trưởng
sở tại phải khai rõ tính danh quán chí, đem nộp ở quan trấn để biết rõ số” Quốc
sử quán triều Nguyễn (2002), Đại Nam thực lục tập 1, tr. 586.

(6) Thích Mật Thể. (1943). Lược sử Phật giáo Việt Nam (Chương XIII: Phật giáo
trong thời kỳ cận đại - Triều Nguyễn). Tái bản, Nhà xuất bản Tôn giáo. Truy cập
ngày 15/8/2025, từ https://thuvienhoasen.org/

(7) Nguyên văn: “ces cartes étaient de couleur rouge vif afin que les bonzes
fussent clairement identifiables. Une circulaire de juin 1907 précisa que ‘tout
bonze qui désirerait aller s’installer dans une pagode quelconque… doit se
munir d’une carte délivrée par” - Keith, C. (2005). Catholicisme, bouddhisme et
lois laïques au Tonkin (1899-1914). Vingtième Siècle. Revue d’histoire, 87(3),
113-128. https://doi.org/10.3917/vin.087.0113

(8) ClémentCharpentier, S. (2021). La prise en compte des monuments de
Vientiane par les Français au début de la colonisation. Moussons, (41), 53-90.
https://doi.org/10.4000/moussons.6597

(9) Nguyên văn: “Dưới triều Nguyễn, trong các đời vua Gia Long, Minh Mạng,
Thiệu Trị và Tự Đức, tuy Phật giáo ít bị kỳ thị nhưng chủ lực chính trị vẫn nằm
trong tay nho gia. Từ năm 1817 về sau, số đông nho gia cảm thấy có một sự
liên kết giữa phong trào truyền đạo Cơ Đốc và sự phát triển của thế lực thực
dân, cho nên đã bắt đầu chống đối Cơ Đốc giáo. Sự chống đối này phát triển
mạnh từ khi vua Minh Mạng lên ngôi. Phật giáo thời bấy giờ một phần vì không
có ảnh hưởng trực tiếp đến chính trị, một phần vì có tinh thần dung hợp không
kỳ thị tôn giáo, nên đã không phải là động lực đưa tới những đạo dụ ‘cấm đạo’
của vua Minh Mạng.” - Nguyễn Lang, Tập III - Chương 26: Khái  quát  về  công 

Vai trò Phật giáo trong Cách mạng Việt Nam giai đoạn 1945 - 1975
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-phat-giao-trong-cach-mang-viet-nam-giai-doan-1945-1975.html



cuộc  chấn  hưng  Phật  giáo  1930–1945,  tr.  550. Xem thêm: Sinh, N. T., &
Ninh, T. H. (2021). Thực trạng Phật giáo Việt Nam thời Pháp thuộc. Tạp chí
Nghiên cứu Phật học. https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-viet-nam-
thoi-phap-thuoc.html

(10) Nguyên văn: “aucun travail de réparation… [et] aucune construction neuve
ne peut être adossée [à une pagode classée] sans une autorisation expresse du
Chef de la Colonie”

(11) Nguyên văn: “The Buddhist revival movement went through two main
phases: the campaigning phase, which fea- tured in the Quốc Ngữ newspapers
during the 1920s. and the period of revival practice, associated with the
Buddhist associations throughout the three regions of Vietnam in the years
1931–1945” - Sinh, N. T. (2022). The Vietnamese Buddhist revival movement in
the first half of the twentieth century: Comparing three associations: the
Cochinchina Buddhist Association, the Annam Buddhist Association, the Tonkin
Buddhist Association. Religions, 13(12), 1189.
https://doi.org/10.3390/rel13121189

(12) “Struggle Movement, led largely by Buddhist students and youth groups,
staged hunger strikes, sit-ins, and massive street demonstrations” - Jones 2003,
p. 220

Tài liệu tham khảo:
[1] Giáo hội Phật giáo Việt Nam. (2015). 35 năm Giáo hội Phật giáo Việt Nam
(1981-2016): Thành tựu và phát triển. Nxb. Tôn Giáo.

[2] Karnow, S. (1983). Vietnam: A history. Viking Press.

[3] Keith, C. (2005). Les réformes bouddhistes au Vietnam colonial. Vingtième
Siècle. Revue d’histoire, 88(4), 85-101. https://doi.org/10.3917/ving.088.0085

[4] Keith, C. (2012). Catholic Vietnam: A Church from empire to nation.
University of California Press.

[5] Marr, D. G. (1981). Vietnamese tradition on trial, 1920-1945. University of
California Press.

[6] McHale, S. F. (2004). Print and power: Confucianism, communism, and
Buddhism in the making of modern Vietnam. University of Hawai‘i Press.

Vai trò Phật giáo trong Cách mạng Việt Nam giai đoạn 1945 - 1975
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-phat-giao-trong-cach-mang-viet-nam-giai-doan-1945-1975.html



[7] Montero, J. (2022). Buddhism and politics in twentieth-century Vietnam.
Journal of Asian Studies, 81(2), 321-340.
https://doi.org/10.1017/S002191182200045X

[8] Nguyễn Lang. (1994). Việt Nam Phật giáo sử luận (Tập III). Nxb. Văn Học.
(Tác phẩm gốc xuất bản năm 1973).

[9] Quinn-Judge, S. (2014). The Third Force in the Vietnam War: The Elusive
Search for Peace, 1954-1975. I.B. Tauris.

[1] Taylor, K. W. (2013). A history of the Vietnamese. Cambridge University
Press.

[11] Topmiller, R. J. (2002). The lotus unleashed: The Buddhist peace movement
in South Vietnam, 1964-1966. University Press of Kentucky.

 

Vai trò Phật giáo trong Cách mạng Việt Nam giai đoạn 1945 - 1975
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-phat-giao-trong-cach-mang-viet-nam-giai-doan-1945-1975.html


