
Vô ngã từ chối tồn tại và nhận thức cái chung
(Kỳ cuối)

ISSN: 2734-9195   17:49 04/01/2022

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/vo-nga-tu-choi-ton-tai-va-nhan-thuc-cai-
chung-ky-3.html https://tapchinghiencuuphathoc.vn/vo-nga-tu-choi-ton-tai-va-
nhan-thuc-cai-chung-ky-2.html https://tapchinghiencuuphathoc.vn/vo-nga-tu-
choi-ton-tai-va-nhan-thuc-cai-chung-ky-1.html

Hoàng Quốc Dũng NCS triết học, Học viện Báo chí & Tuyên truyền

Tóm tắt: Quan niệm khác thường của Phật giáo về tự tướng và tổng
tướng có vẻ trái với quy luật tự nhiên nhưng vẫn chứa đựng nhiều ý
nghĩa trong lĩnh vực nhân bản và đạo đức học. Xét một cách toàn
diện, nhận thức luận Phật giáo với các phạm trù trung tâm như vô
ngã, tự tướng, và cộng tướng, có tác dụng hướng dẫn người ta thoát
khỏi các ràng buộc tự nhiên để trở về với chính mình, trải nghiệm cảm
giác tự do đích thực được xem như liều thuốc giải độc tinh thần trong
đời sống hiện đại đầy căng thẳng, bon chen. Bên cạnh đó, các quan
niệm kỳ lạ vẫn lưu giữ được nhiều giá trị ngay trong lĩnh vực nhận
thức. Không chỉ lưu giữ tính hợp lý trong cách hiểu về tri thức, nhận
thức của Phật giáo với nhiều tiêu chí như tính tin cậy hay tính mục
đích, v.v…, vẫn luôn có ý nghĩa thời sự với bất cứ nhà nghiên cứu nào
thời nay. Từ khóa: tất yếu, tự do, tính tin cậy, tính mục đích

Nội dung

Giá trị của nhận thức luận Phật giáo trên nền tảng tư tưởng vô ngã và tự tướng
– cộng tướng

Vấn đề tất yếu và tự do

Vấn đề tri thức và nghiên cứu khoa học

Vô ngã từ chối tồn tại và nhận thức cái chung (Kỳ cuối)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vo-nga-tu-choi-ton-tai-va-nhan-thuc-cai-chung-ky-cuoi.html



5. Giá trị của nhận thức luận Phật giáo trên nền
tảng tư tưởng vô ngã và tự tướng – cộng tướng

Bất chấp hàng loạt khác biệt với các trào lưu nhận thức phổ biến khác, trong đó
có nhận thức luận duy vật biện chứng, lý luận về nhận thức của Phật giáo xây
dựng trên nền tảng tư tưởng vô ngã và tự tướng – cộng tướng vẫn có giá trị
nghiên cứu và ứng dụng một cách ngạc nhiên cho thời đại ngày nay.

5.1. Vấn đề tất yếu và tự do

Điều đáng chú ý đầu tiên và cũng có vẻ nghịch lý là, trong khí có vẻ không phù
hợp với quy luật tự nhiên mà nhân loại nhận thức được cho đến ngày nay, các
quan niệm vô ngã, tự tướng, cộng tướng có thể giúp người ta hướng đến tự do
đích thực. Như đã trình bày ở trên, thừa nhận tổng tướng đồng nghĩa với việc
Phật giáo từ chối cái chung của quy luật phổ quát. Chổi bỏ cái chung hay cái
phổ biến, Phật giáo đối mặt với chối bỏ cái tất yếu, được hiểu như quy luật tất
định của giới tự nhiên và xã hội. Nhưng từ góc độ triết học tôn giáo, quan niệm
ấy của Phật giáo đã đưa các đồ chúng của mình xác lập phương pháp hòa bình
để mưu cầu tự do cho chính mình.

Trước hết, chúng ta hãy tạm thống nhất cách hiểu cái tất yếu. Gốc Latin của từ
này, necessitas, có ba nghĩa chính gồm (i) không thể tránh khỏi, ép buộc, nhu
cầu cấp bách; (ii) định mệnh, hậu quả bắt phải như thế; (iii) các sự vật hoặc các
chi phí nhất thiết phải có64 (64). David Hume (1711-1776), được cho là người
đã nêu luận điểm triết học khởi thủy về cái tất yếu khi ông bàn về liên hệ tất
yếu giữa các thực thể hoàn toàn khác nhau. Nguyên văn luận điểm của ông
trong A Treatise of Human Nature: Being an Attempt to Introduce the
Experimental Method of Reasoning into Moral Subjects (tạm dịch: Tiểu luận về
Bản tính Người: Thử đưa Phương pháp Lý luận Thực nghiệm vào các Chủ đề Đạo
đức), được đánh giá là một trong những tác phẩm có ảnh hưởng nhất trong lịch
sử triết học65(65): “Không có đối tượng nào bao hàm tồn tại của bất kỳ đối
tượng nào khác nếu chúng ta (chỉ) khảo sát các đối tượng này trong chính
chúng”66(66). Trực giác thúc đẩy Hume đi đến luận điểm nói trên là, trong khi
kinh nghiệm cho chúng ta thấy những ý tưởng nhất định về các đối tượng khác
nhau, nó cũng có thể cho chúng ta thấy những ý tưởng rất khác nhau về các đối
tượng khác nhau ấy. Chẳng hạn, khi tôi nhìn thấy một con chim trên cây, tôi
cũng có thể nhận thấy một con chim không trên cây hoặc một cái cây không có
chim.

Vô ngã từ chối tồn tại và nhận thức cái chung (Kỳ cuối)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vo-nga-tu-choi-ton-tai-va-nhan-thuc-cai-chung-ky-cuoi.html



Tình hình là như vậy bởi tính quy định không thể cưỡng nổi của giới tự nhiên:
bản chất của chúng không phụ thuộc vào nhau và không phụ thuộc vào cái bản
chất nào đó khác. Bản chất chim và bản chất cây không phụ thuộc vào nhau và
cũng không phụ thuộc vào bản chất nào khác. Bản chất của chúng là độc lập,
tạo nên chính chúng, hình thành và duy trì cái tôi hay cái ngã (atta/atman) của
chúng, chứ không mất đi, không thoáng hiện thoáng biến. Tính chim hay tính
chim phổ biến và tính cây hay tính cây phổ biến (sāmānya) là hiện hữu độc lập,
và bản tính này không thể quy định cho bản tính kia. Chính các hiện hữu độc
lập, xuất phát từ cái tôi độc lập, khiến chúng tự quyết định tương quan giữa
chúng khi chúng tiếp cận nhau (chim đậu hay không đậu trên cây, cây có hay
không có chim đậu). Tiếp cận ấy là ngẫu nhiên và các ngẫu nhiên ấy không do
ai điều khiển nên chúng trở thành tất nhiên hay tất yếu và đấy là quy luật.

Nương theo tư tưởng trên, David Lewis (1941 - 2001) xây dựng nguyên tắc tái
tổ hợp của mình: "bất cứ thứ gì cũng có thể cùng hiện hữu với bất kỳ thứ gì
khác, ít nhất với điều kiện chúng sở hữu các không gian và thời gian riêng biệt.
Tương tự như vậy, bất cứ thứ gì cũng không thể cùng hiện hữu với bất kỳ thứ gì
khác"67(67, p. 88). Hegel cũng nêu quan niệm về cái tất yếu với nhiều tiếp cận
khác nhau mà một trong số đó là: “Hiện thực đã được phát triển như là thay đổi
luận phiên hòa nhập thành một của cái bên trong và cái bên ngoài, thay đổi
luân phiên của những vận động đối lập của chúng, những vận động hòa nhập
thành một vận động” (62, tr. 432). Vân vân và vân vân.

Vô ngã từ chối tồn tại và nhận thức cái chung (Kỳ cuối)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vo-nga-tu-choi-ton-tai-va-nhan-thuc-cai-chung-ky-cuoi.html



Ở đây, chúng tôi không bàn sâu các định nghĩa tất yếu nêu trên thuộc dạng nào
- tất yếu vật lý, tất yếu logic, hay tất yếu siêu hình68(68) - mà chỉ quan tâm đến
cái chung trong các quan niệm về tất yếu: những gì tất phải như thế, không thể
khác được, không thể trái với quy luật, dù đó là quy luật tự nhiên, logic, hay quy
luật trong siêu hình học; những gì đối lập với ngẫu nhiên, đối lập với tình cờ mà
có, với không hẹn mà có, và với không dự đoán trước được. Tuy nhiên, chúng tôi
vẫn buộc phải trình bày quan niệm tất yếu một cách vừa phải như trên để rốt
cục chỉ ra tầm vóc giá trị nhân bản của triết học Phật giáo, một nền triết học có

Vô ngã từ chối tồn tại và nhận thức cái chung (Kỳ cuối)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vo-nga-tu-choi-ton-tai-va-nhan-thuc-cai-chung-ky-cuoi.html



mục tiêu nhất quán giúp mọi người loại trừ đau khổ (dukkha) và chứng đạt hạnh
phúc69(69, p. 153).

Trước hết, Hegel coi cái tất yếu, không thể cưỡng lại được kiểu như mô tả ở
trên, là “cái tất yếu mù quáng” (62, tr. 433). Ông gán cho nó chữ “mù quáng” là
bởi mục đích khám phá sức mạnh của cái tất yếu trong giới tự nhiên, mà Phật
giáo hay gọi là thế giới thường nghiệm, đồng nghĩa với nguy cơ đưa loài người
tới chỗ làm nô lệ cho cái tất yếu. Mục đích mù quáng bởi lẽ nó chưa thể đưa
người ta thoát khỏi cảnh bị gông cùm bởi cái tất yếu, chưa thể khiến người ta đi
tìm mục đích cho mình: “trong quá trình của nó, mục đích như là mục đích nói
chung, còn chưa phải là vì mình” (62, tr. 433). Vậy ở đâu, người ta mới có thể
tìm ra tự do đích thực cho chính mình? Có vương quốc nào là vương quốc của tự
do thực sự, thoát khỏi thế áp chế của cái tất yếu, không? Hegel, thủy tổ biện
chứng của chủ nghĩa duy vật biện chứng, trả lời rằng có: “Thế giới tự nhiên có
hạn chế ở chỗ nó thực thi lý tính thuần túy dưới hình thức cái tất yếu nhưng
vương quốc của tinh thần, ngược lại, là vương quốc của tự do” (62, tr. 66).

Thực ra Hegel không phải duy nhất và càng không phải là người đầu tiên nhận
ra sức mạnh vô song của tinh thần. Khai sơn phá thạch vương quốc tinh thần,
thường xuyên được trích dẫn như một trong những nhà sáng lập tôn giáo và văn
hóa tinh thần phương tây, chính là Plato (427-347 BC)70(70, p.17). Khi văn hóa
ý niệm do Plato sáng tạo vươn tới chỗ sùng bái cái tất yếu thái quá, đưa khoa
học lên đến hết đỉnh cao này tời đỉnh cao kia, Jean Jacques Rousseau (1712-
1778) đã cảnh báo lý tính khoa học đang hủy diệt nền văn minh và hiện trạng
khoa học đang làm băng hoại đạo đức. Vào thời khoảng cách mạng công nghiệp
bắt đầu các bước đi đầu tiên, trong Discours sur Les Sciences et Les Arts (Diễn
ngôn về Khoa học và Nghệ thuật, còn gọi là Đệ Nhất Diễn Ngôn), ông "tấn công
gay gắt vào tiến bộ khoa học ... cuộc tấn công mà ông không bao giờ từ bỏ các
nguyên tắc và nhắc đi nhắc lại các trường hợp cụ thể của nó, ở một mức độ nào
đó, trong từng công trình tiếp theo của mình"71(71).

Như thể thách thức thứ trí khôn được thừa nhận rộng rãi cũng như các nhà phê
bình được cho là uyên bác lúc bấy giờ, ông quy trách nhiệm về sự trỗi dậy của
cái ác cho khoa học: “người ta bản tính tự nhiên là thiện và chính từ những định
chế này người ta trở nên độc ác”72(72). Trong cuốn thứ hai, Rousseau, Judge of
Jean-Jacques (Rousseau, Phán xét về Jean-Jacques), diễn ra cuộc đối thoại xoay
quanh vấn đề bản chất người trong cái xã hội do chính loài người dựng lên.
Người ta sinh ra vốn dĩ “tính bản thiện” nhưng cấu trúc xã hội do loài người
dựng lên đã làm hỏng chính họ. Nhân vật “người Pháp” đã ngợi ca người đối
thoại là Rousseau rằng ông đã thể hiện "nguyên tắc tuyệt vời mà thiên nhiên
làm cho người ta trở nên hạnh phúc và tốt đẹp, nhưng xã hội lại hạ bệ họ và

Vô ngã từ chối tồn tại và nhận thức cái chung (Kỳ cuối)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vo-nga-tu-choi-ton-tai-va-nhan-thuc-cai-chung-ky-cuoi.html



khiến họ khốn khổ .... trụy lạc và mắc lỗi, xa lạ với thể chất của họ, xâm nhập
vào nó (thể chất) từ bên ngoài và thay đổi họ một cách vô cảm". Nhân vật
“người Pháp” còn mô tả cuốn Đệ Nhất Diễn Ngôn của Rousseau như một nỗ lực
"để phá hủy ảo ảnh kỳ diệu đó, thứ đem đến cho chúng ta một sự ngưỡng mộ
ngu ngốc đối với công cụ của những bất hạnh của chúng ta và [một nỗ lực] để
sửa chữa sự đánh giá có tính lừa đảo ấy, thứ khiến chúng ta tôn vinh những tài
năng xấu xa và khinh miệt đức tính hữu ích”.

Từ đầu tới cuối đối thoại, “người Pháp” khiến ta nhìn thấy loài người như một
giống loài tốt hơn, khôn ngoan hơn, và hạnh phúc hơn trong thể chất nguyên
thủy của họ; tuy nhiên, chính cái xã hội mà người ta dựng nên đã biến họ trở
nên “mù quáng, khốn khổ và độc ác đến mức họ rời xa chính mình”. Mục tiêu
của “người Pháp” là giúp loài người “sửa chữa sai lầm trong các phán đoán của
chúng ta để trì hoãn sự tiến triển của các tệ đoan của chúng ta, và cho chúng ta
thấy rằng ở đâu chúng ta tìm kiếm vinh quang và danh tiếng, ở đó trên thực tế,
chúng ta chỉ tìm thấy sai lầm và đau khổ" (72). Không ngẫu nhiên khi Rousseau
mở đầu Diễn Ngôn bằng trích dẫn tiếng Latin trong cuốn Ars Poetica (Về Nghệ
thuật Thơ ca) của Horace (c. 19 BC), dòng 25: "Chúng ta bị lừa dối bởi vẻ bề
ngoài của lẽ phải". Ông dự đoán quan điểm của ông sẽ dẫn đến "phản đối rộng
khắp đối với tôi", nhưng cho rằng "một số người có óc xét đoán" sẽ đánh giá cao
lập trường của ông. Ông tin điều này sẽ xảy ra bởi ông đã bác bỏ các quan niệm
cho rằng "người ta sinh ra để làm nô lệ cho mọi kiểu dư luận của xã hội mà họ
đang sống". Ông đề cập đến “các tài trí” và "những kẻ học đòi", cho rằng những
người ủng hộ tư duy truyền thống chẳng qua chỉ "đóng vai nhà triết học và nhà
tư tưởng tự do"73(73).

Immanuel Kant (1724-1804) đẩy tư tưởng của Rousseau lên các nấc thang mới
mà một trong những dấu mốc đáng chú ý đầu tiên là ông “không hề đề cao
hoặc suy tôn khoa học”74(74, tr. 35) như “nhiều người thường nghĩ”. Ngược lại,
ông “chỉ nghiên cứu cặn kẽ tri thức khoa học để đưa ra nhận định cuối cùng: tri
thức khoa học là thứ tri thức hiện tượng, cấu tạo bằng quan niệm và trực giác,
bởi vậy, tri thức này không thể vươn lên khỏi thế giới kinh nghiệm giác quan, và
như vậy không thể trở thành tri thức siêu hình học” (74, tr. 35). Kant coi người
là sinh vật lý tính và chỉ có thể tìm thấy mình trong sinh hoạt lý tính. Còn trong
lĩnh vực thực nghiệm, người ta “vẫn bị chi phối bởi những hiện tượng như những
động vật khác” (74, tr. 35). Ông coi “người của thế giới hiện tượng, tức thế giới
khả nghiệm, là đồng bang của các vật trong thế giới hữu hình” (74, tr. 35). Ông
quả quyết chỉ có một nẻo duy nhất đề người ta có thể tiến lên lĩnh vực riêng
biệt của mình. Nẻo ấy chẳng phải gì khác mà chính là “luân lý và sinh hoạt đạo
đức” (74, tr. 35). Bởi lẽ, chỉ khi sinh hoạt theo lý tính, người ta mới thực sự sống
tự do, “không còn bị chi phối bởi cảm giác nhục dục” (74, tr. 35). Một khi đi theo

Vô ngã từ chối tồn tại và nhận thức cái chung (Kỳ cuối)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vo-nga-tu-choi-ton-tai-va-nhan-thuc-cai-chung-ky-cuoi.html



con đường tự do ấy, người ta “sẽ nhận ra địa vị của mình và nhân vị của tha
nhân” (74, tr. 35). Đồng thời và chỉ khi ấy, người ta mới “nhận thấy Thượng Đế
trên đầu mình” (74, tr. 35).

Từ đây, ông xây dựng học thuyết đạo đức của mình mà nhiều nội dung khá
trùng hợp với Phật giáo. Ông phân biệt hai loại mô hình đạo đức, đạo đức bị chi
phối bởi các quy luật tất yếu của tự nhiên và đạo đức theo tiếng gọi từ nội tâm
cá nhân. Ông cảnh báo mô hình thứ nhất nhấn chìm người ta trong khổ đau và
tin tưởng mô hình thứ hai đưa họ đến tự do bền vững từ nội tại. Phấn đấu cho
mô hình thứ hai là bổn phận đạo đức duy nhất và được ông gọi là kategorischer
imperativ (mệnh lệnh tối cao). Công thức để động cơ của hành động không bị
sai khiến của tham sân si được ông đúc kết trong phương ngôn nổi tiếng: “Chỉ
hành động phù hợp với phương ngôn mà bạn có thể, cùng lúc ấy, sẽ làm cho nó
trở thành quy luật phổ quát”75(75, p. 30).

Để có thể tiếp cận dễ dàng hơn với câu châm ngôn không dễ hiểu này, có lẽ,
cần làm rõ một chút quan niệm về “mệnh lệnh tối cao” và, qua đó, chúng ta
cũng sẽ nhận ra sự tương đồng với Phật giáo trong đạo đức, lĩnh vực được coi là
mục tiêu tối thượng của mọi hoạt động sống của tồn tại người ở mọi thời đại76

(76). Kant định nghĩa “mệnh lệnh tối cao” là các nguyên tắc có giá trị cố hữu.
Chúng, các nguyên tắc được thiết định, tử tế ngay từ bên trong và bởi chính
chúng. Mệnh lệnh tối cao là phép thử đối lập với các tuyên bố đạo đức phổ biến
trong xã hội vốn thường được đưa lên bàn cân giá trị hữu hình để đánh giá. Các
tuyên bố đạo đức được Kant cho là biến dạng của mệnh lệnh tối cao khi mục
tiêu đạo đức được tạo ra bởi nhu cầu hay mong muốn vật chất, tương đồng với
tam độc (tham – sân - si) trong Phật giáo. Các tuyên bố đạo đức như vậy mang
tên hypothetischer Imperativ (mệnh lệnh giả thiết). Các mệnh lệnh giả thiết
hình thành trên cơ sở nhận thức thế giới thường nghiệm và ra quyết định từ kết
quả nhận thức nhằm đạt mục tiêu cụ thể luôn kèm theo điều kiện, chẳng hạn,
“tôi nghiên cứu Phật giáo để có bằng cấp”.

Các hành vi trong mệnh lệnh giả thiết thường khó phân biệt đâu là chân hay
ngụy. Chẳng hạn, một số nghệ sỹ nổi tiếng ở miền nam Việt Nam trong đợt lũ
lụt năm 2020 chủ động quyên góp tiền để cứu trợ cho những người khó khăn và
sau đó, năm 2021, bị truyền thông phát hiện mục tiêu của họ dường như không
hẳn vì lòng tốt. Đối lập với mệnh lệnh giả thiết, hành vi trong mệnh lệnh tối cao
được thúc đẩy bởi “mục tiêu của chính nó” chứ không vì bất cứ yếu tố bên
ngoài nào khác. Tiêu chuẩn ấy thế hiện ở chỗ mục tiêu tự thân không thể là
phương tiện đề đạt đến một nhu cầu, một khát vọng, hay mục tiêu nào khác77

(77). Tóm lại, mặc dù đối lập với Phật giáo trong quan niệm vô ngã, Kant vẫn
thể hiện nhiều quan điểm tương đồng trong lĩnh vực rèn luyện đạo đức chân

Vô ngã từ chối tồn tại và nhận thức cái chung (Kỳ cuối)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vo-nga-tu-choi-ton-tai-va-nhan-thuc-cai-chung-ky-cuoi.html



chính. Chẳng hạn, về lựa chọn, Kant nói người ta tự do lựa chọn bởi động lực
trong chính mình chứ không phải bởi đối tượng bên ngoài, ở khát vọng “trong
bản thân nó chứ không phải ở đối tượng của nó, được gọi là khả năng "làm hoặc
không làm theo ý muốn của mình"78(78, p. 213).

Ở đây, có cái gì đó phụ thuộc người lựa chọn hơn là đối tượng được lựa chọn, có
vẻ như chúng ta đã biết trước hoạt động của mình chứ không thụ động. Hegel
gọi hoạt động như vậy là “có mục đích”, đối lập mục đích mù quáng vốn thuần
túy phụ thuộc vào quy luật tất yếu. Ông viết: “trong diện mạo mục đích, chúng
ta có nội dung là cái mà chúng ta đã biết trước” (62, tr. 434), hoặc “nếu… nội
dung là một mục đích mà ta đã biết trước… hoạt động này không phải mù
quáng mà là sáng suốt" 79(79) (63, tr. 596). Như vậy, đối lập với mục đích mù
quáng chỉ biết phục tùng cái tất yếu không thể giúp người ta tìm đến tự do đích
thực, chúng ta nhận thấy các triết gia phương tây bàn luận sôi nổi một loại mục
đích khác không bị chi phổi bởi tất yếu.

Trở lại Phật giáo, trong tính mục đích của mình, như các tôn giáo khác, các luận
sư thảo luận về vận hành của môt thế giới có nội dung mà họ hoàn toàn biết
trước, vô ngã – vô thường – khổ, mọi hoạt động nhận thức đều diễn ra trong
trạng thái vạch sẵn và, có thể nói, hoạt động ấy “không mù quáng mà là thấu
thị” (62, tr. 434), sáng suốt, và thế giới của Phật giáo “được điều hành bởi sự
thấu thị” (62, tr. 434). Nếu quan niệm như vậy hợp lý, mục đích nhận thức và
hành động (thiền) của Phật giáo “như là cái được xác định tại thân và vì mình
nói chung, được xác định trước khi có kết quả nên kết quả tương ứng với cái đã
biết và được kỳ vọng từ trước” (62, tr. 434). Hegel lập luận tiếp “một điểm rất
quan trọng” trong hoạt động có mục đích là “người ta cần hiểu điều xảy ra với
mình trong cái nghĩa của câu tục ngữ mỗi người phải tự tạo ra vận mệnh của
mình” (62, tr. 438). Nói cách khác, người ta “chỉ được hưởng những thành quả
do chính mình tạo ra” (62, tr. 438). Ông phản đối việc “chúng ta đổ tội lỗi của
mình cho những người khác, cho những hoàn cảnh bất lợi” (62, tr. 438). Ông coi
đấy là “quan điểm của sự không tự do và đồng thời là nguồn gốc của sự không
hài lòng” (62, tr. 438). Phàm những người “sống trong sự bất hòa với chính
mình, với số phận của mình, thực hiện những hành vi phi lý và thấp hèn là do
hình dung sai trái rằng những người khác đối xử không công bằng với mình”
(62, tr. 438).

Từ đây, ông nêu quan niệm thế nào là người tự do, một tiếp cận rất gần với
Phật giáo: “khi ai đó thừa nhận rằng những gì xảy ra với mình chỉ là tiến trình
của chính mình và mình phải gánh chịu lỗi lầm của chính mình, người đó hành
xử như một người tự do và, trong tất cả các tình huống cuộc sống của mình đều
giữ được lòng tin rằng không có bất công nào với mình cả” (62, tr. 438). Vẫn

Vô ngã từ chối tồn tại và nhận thức cái chung (Kỳ cuối)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vo-nga-tu-choi-ton-tai-va-nhan-thuc-cai-chung-ky-cuoi.html



theo Hegel, người ta “sống trong sự bất hòa với chính mình, thực hiện vô số
hành vi phi lý và thấp hèn là do hình dung sai trái rằng những người khác đối xử
không công bằng với mình” (62, tr. 438). Đúng là, trong số những gì không hay
xảy ra với chúng ta, có nhiều điều ngẫu nhiên. Tuy nhiên, “cái ngẫu nhiên này
có căn cứ của nó trong bản tính tự nhiên” (62, tr. 438) của mỗi người. Quan
trọng hơn cả, “nếu chúng ta vẫn giữ được ý thức về tự do của mình, những điều
không hay xảy ra với chúng ta không hủy hoại được sự hài hòa trong thế giới
tinh thần của chúng ta” (62, tr. 438).

Các lập luận cơ bản trên đây cho thấy Hegel đã tiến gần hơn bao giờ hết đến
khám phá giá trị của Phật giáo khi ông tìm cách lý giải cái tất yếu với mục đích
duy nhất là khiến ai nấy đều hài lòng với chính mình, chịu trách nhiệm cho bản
thân mình. Cũng như Rousseau, Kant, Hegel giao thoa với Phật giáo ở chỗ,
người ta hiểu về cái tất yếu thế nào, số phận của họ được lèo lái thế ấy: “Như
vậy, hài lòng hay không hài lòng của chúng ta, số phận của chính chúng ta
được định đoạt bởi tính cách, quan điểm của chúng ta về bản chất của cái tất
yếu” (62, tr. 438).

5.2. Vấn đề tri thức và phương pháp nghiên cứu khoa
học

Bất chấp tồn đọng nhiều vấn đề gây tranh cãi, một số tiếp cận trong nhận thức
luận của Phật giáo vẫn có giá trị lớn trong khoa học hiện đại. Ở đây, chúng tôi
đề cập qua hai giá trị cụ thể là cách hiểu về tri thức và một số vấn đề cốt lõi
trong phương pháp nghiên cứu khoa học.

5.2.1. Vấn đề tri thức

Theo từ điển Oxford, “tri thức” là thuật ngữ có thể đề cập đến một hiểu biết lý
thuyết hay thực hành về một vấn đề nào đó. Nó có thể ở dạng ngầm định (kỹ
năng thực tế hay chuyên môn) hoặc tường minh (hiểu biết lý thuyết về một vấn
đề); dạng chính thức hay không chính thức; dạng hệ thống hay cụ thể80(80). Tri
thức thường được chia làm ba loại cơ bản gồm sự thật (tri thức mô tả), kỹ năng
(tri thức quy trình), hoặc đối tượng (tri thức hiểu biết sơ lược). Trong khi tri thức
mô tả là dạng tri thức thông báo dưới dạng mệnh đề (chẳng hạn, tôi biết tuyết
màu trắng), tri thức hiểu biết sơ lược mang tính quen thuộc với một người, một
địa danh, hay một sự vật, nhất là đạt được thông qua kinh nghiệm tri giác81

(81), như “Tôi biết ngài Dalai Lama”, “tôi biết thành phố Lâm Tỳ Ni”, hoặc “tôi
biết học thuyết loại trừ của Trần Na và Pháp Xứng”. Theo cách giải thích kinh
điển của Bertrand Russell (1872-1970) về tri thức hiểu biết sơ lược, một hiểu
biết sơ lược là một tương tác nhân quả trực tiếp giữa một cá nhân và một đối

Vô ngã từ chối tồn tại và nhận thức cái chung (Kỳ cuối)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vo-nga-tu-choi-ton-tai-va-nhan-thuc-cai-chung-ky-cuoi.html



tượng mà cá nhân đó đang tri giác, tức là đang nhận thức ở cấp độ thấp nhất.

Vấn đề ở chỗ tri thức thu nhận được ở dạng sơ khai này, một hiểu biết sơ lược,
có đảm bảo tuyệt đối khách quan không? Nói cách khác, có thể đạt được tri
thức tuyệt đối khách quan về thế giới không? Trong khi thậm chí cho đến tận
bây giờ câu hỏi trên còn gây nhiều tranh cãi, Phật giáo đã sớm nêu lập trường
của mình với tuyên bố rằng không thể đạt được tri thức dạng đó: không thể và
không bao giờ thu nhận được tri thức tuyệt đối khách quan cũng như tuyệt đối
chủ quan, thay vào đó, tri thức là sản phẩm của đồng thời cả hai yếu tố chủ
quan và khách quan cho dù đối tượng của nhận thức bao giờ cũng phải là một
sự vật khách quan.

Tạm gác sang một bên yếu tố thần học và mục đích luận trong giải thích tri
thức, lập trường nói trên của Phật giáo thể hiện ngay ở việc họ quan niệm thế
nào về tri thức. Theo Phật giáo, tri thức luôn tồn tại ở dạng cụ thể, được gọi là
một sự kiện tri thức hay một hành động biết (pramiti). Mỗi lượng tri hay lượng
quả như vậy, theo Phật giáo, là một khoảnh khắc tinh thần. Khi tri giác, dạng
khởi đầu và là một trong hai dạng nhận thức duy nhất của Phật giáo, tâm trí
nhận được hình ảnh do đối tượng bên ngoài (bahirani ayatanani, lục ngoại xứ)
trực tiếp tạo nên thông qua giác quan (ajjhattikani ayatanani, lục nội xứ). Tuy
nhiên, như quan điểm nêu trên của Phật giáo, đấy không phải là toàn bộ tri thức
mà chỉ là một phần.

Vô ngã từ chối tồn tại và nhận thức cái chung (Kỳ cuối)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vo-nga-tu-choi-ton-tai-va-nhan-thuc-cai-chung-ky-cuoi.html



Với tư cách là một sự kiện tinh thần, một tri giác không chỉ được cấu bởi một
hình ảnh (ākāra) hay một hành tướng, một tâm hiện quán của đối tượng bên
ngoài; thay vào đó, nó còn được quy định nhân quả bởi sự kiện tinh thần trước
đó82(82, p. 325). Yếu tố tinh thần trước đó bao gồm toàn bộ khuynh hướng tâm
lý và các điều kiện sinh lý tham gia một cách nhân quả vào sự xuất hiện của
hành động tri giác. Nói cách khác, ngay từ giai đoạn tri giác, không chỉ đối
tượng được tri giác mà cả khoảnh khắc tinh thần thảy đều đóng góp nhân quả
để tạo nên một sự kiện tri thức hay một hành động biết. Cho nên tương tác
nhân quả trong tri giác mà Russel thừa nhận chính là tương tác nhân quả của
khoảnh khắc tinh thần vốn có trước đó của chủ thể với đối tượng nhận thức.
Phật giáo nhấn mạnh đến vai trò của kinh nghiệm tâm sinh lý vốn dĩ đã hình
thành trong quá khứ, chứ không phải hình thành vào thời điểm xảy ra hành
động nhận thức, đối với hành động biết của chú thể ở thời điểm hiện tại.

Không dừng ở đó, Phật giáo lưu ý rằng tương tác nhân quả cũng chịu chi phối
của tương tác nhân quả của đối tượng bên ngoài mà nó thiết lập quan hệ thông
qua các giác quan. Và các luận sư đã rút ra kết luận quan trọng về tính tin cậy
của một sự kiện tri thức mà chúng tôi sẽ đề cập sâu hơn ở phần dưới: một tri
giác được cho rằng tin cậy khi nó phản ánh trung thực các quan hệ nhân quả

Vô ngã từ chối tồn tại và nhận thức cái chung (Kỳ cuối)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vo-nga-tu-choi-ton-tai-va-nhan-thuc-cai-chung-ky-cuoi.html



nêu trên của đối tượng; quan hệ nhân quả ấy được quy định không phải vì bản
thân đối tượng và cũng không phải vì thuần túy khoảnh khắc tinh thần của chủ
thể. Thay vào đó, tính tin cậy của tri giác phụ thuộc đồng thời cả hai theo
nguyên tắc các ràng buộc nhân quả mà đối tượng áp đặt lên nội dung của tri
giác và được hiểu là chỉ số tin cậy về đặc tính nhân quả của đối tượng. Điều cần
lưu ý ở đây là, trong các quan hệ nhân quả - quan hệ nhân quả của khoảnh
khắc tinh thần và quan hệ nhân quả của đối tượng được tri giác – quan hệ thứ
hai quy định quan hệ thứ nhất và quan hệ ấy được thực hiện thông qua cầu nối
trung gian là các giác quan, lục căn, của chủ thể nhận thức.

Chẳng hạn, tri giác về màu xanh được coi là chỉ số tin cậy phản ánh đặc tính
nhân quả của đối tượng theo nghĩa khi nội dung đó - hình ảnh màu xanh - là kết
quả không bị bóp méo của đối tượng; hình ảnh không bị bóp méo này quy định
trạng thái tâm sinh lý sẵn có của chủ thể khi khoảnh khắc tinh thần sàng lọc và
so sánh với kinh nghiệm sẵn có trong quá khứ. Tính tin cậy của tri giác màu
xanh được khẳng định vì, nó – hình ảnh màu xanh - chỉ có thể được sản sinh bởi
một đối tượng có khả năng nhân quả tạo ra một hình ảnh màu xanh. Nghĩa là,
hình ảnh màu xanh là sản phẩm đồng thời của cả hai quá trình chủ quan và
khách quan, trong đó quá trình khách quan giữ vai trò chi phối. Nhưng điều đó
cũng có nghĩa hình ảnh màu xanh khách quan kia vẫn có thể bị chi phối bị quá
trình chủ quan, khiến chủ thể có thể bị đánh lửa bởi các quy định ngặt nghèo về
tính tin cậy do chính các luận sư Phật giáo đặt ra. Đỉnh núi tuyết ở Tây Tạng,
được tri giác chính xác có màu xanh vào một ngày đẹp trời, là ví dụ kinh điển về
sự chi phối của yếu tố chủ quan khi nhận thức sự vật khách quan mà bản thân
các luận sư Phật giáo cũng phải thừa nhận chưa khắc phục được bằng lý luận
của mình.

Đòi hỏi tri thức phải tuyệt đối khách quan trở nên xa lạ với Phật giáo là vì thế.
Các phát triển mới nhất của thế giới hiện đại về nhận thức luận dường như đang
chứng minh tính hợp lý của quan niệm Phật giáo về tính hai mặt của tri thức.
Khi khảo sát các dấu mốc cơ bản trong lịch sử nhận thức luận phương tây, các
nhà nghiên cứu xác nhận mấy dấu mốc cơ bản. Đầu tiên, Plato (427 – 347 BC)
đã nỗ lực tìm hiểu tri thức là gì và làm thế nào để tri thức trở nên có ích. Tiếp
theo, John Lock (1632-1677) nỗ lực tìm hiểu cách vận hành của các phương
thức tìm hiểu tri thức. Đến Kant, trong nỗ lực tìm hiểu điều kiện của các khả
năng dẫn đến hiểu biết hay tìm hiểu tri thức, ông bắt đầu quan tâm đến vai trò
của yếu tố chủ quan trong kết cấu tri thức. Với Russel, khi khảo sát tri thức
trong khoa học hiện đại, ông tìm hiểu sâu hơn tác động của kinh nghiệm giác
quan đến các chứng minh khoa học. Và, ngày nay, nhận thức luận hiện đại chủ
yếu xoay quanh các vấn đề chủ quan như “sự tin vậy của chúng ta đã chi phối
trên phương diện lý tính đến bằng chứng của chúng ta tới mức độ nào” hay

Vô ngã từ chối tồn tại và nhận thức cái chung (Kỳ cuối)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vo-nga-tu-choi-ton-tai-va-nhan-thuc-cai-chung-ky-cuoi.html



“các lợi ích nào ảnh hưởng đến bằng chứng của chúng ta và tác động đến các
ràng buộc lý tính của chúng ta”83(83), v.v…

Như đã nêu trên, Phật giáo từ lâu đã quan tâm đến vai trò chủ quan trong thành
phần của tri thức ngay từ giai đoạn nhận thức đầu tiên: hình ảnh của đối tượng
được xác định luôn gồm hai thành phần, thành phần khách quan (grāhyakarā)
và thành phần chủ quan (grahakakara). Thành phần thứ hai lý giải ý nghĩa của
tính chủ quan tham gia cấu thành một hành động biết. Nó chuyển tải tác động
của yếu tố chủ quan của chủ thể nhận thức đến hình ảnh của đối tượng. Vì thế,
nó – grahakakara - còn được gọi là là năng thủ hành tướng. Trong khi đó, thành
phần thứ nhất lý giải ý nghĩa khách quan tham gia cấu thành một hành động
biết. Nó chuyển tại nội dung đích thực của nhận thức trong trạng thái không
tách rời với thành phần thứ nhất. Vì thế, nó – grāhyakarā – còn được gọi là sở
thủ hành tướng.

5.2.2. Vấn đề phương pháp nghiên cứu khoa học

Trong số các tiêu chí không thể thiếu của bất cứ phương pháp nghiên cứu khoa
học hiện đại nào, nhà nghiên cứu không được phép bỏ qua hai tiêu chí hàng đầu
là tính tin cậy và tính mục đích của nghiên cứu. Thần học Phật giáo với tư tưởng
vô ngã luận đã đưa ra các lý giải thú vị về hai tiêu chí trọng yếu này bằng cách
dùng chúng làm ranh giới xác định phương pháp nhận thức cho riêng mình.

Theo họ, mọi nhận thức đều phải có một đối tượng nhận thức, cụ thể là phải có
thành phần khách quan của hình ảnh đối tượng (grāhyakarā) như nêu ở trên,
tức phải có sở thủ hành tướng. Để đáp ứng điều kiện xuất phát này, nhận thức
phải thỏa mãn đồng thời hai tiêu chí: chúng phải tin cậy (avisaṃvāda) và chúng
phải là động cơ dẫn đến hành động (pravartaka). Tính tin cậy quan tâm đến xác
minh sự thật hay chân lý của tri thức; trong khi đó, động cơ hành động đề cập
đến khía cạnh hoàn toàn chủ quan, các đặc điểm tâm lý phản ánh các quan tâm
về mục đích luận và bản thể luận. Bởi thế nó còn được gọi là nhân đẳng khởi,
tức tác nhân thúc đẩy, tiên phong cho một hành động mới hay một phát minh
mới. Chỉ khi đáp ứng hai tiêu chí như vậy, nhận thức mới được coi như một hành
động biết, một sự kiện tri thức chứa đựng đồng thời cả hai yếu tố chủ quan và
khách quan.

Theo các nhà nhận thức luận Phật giáo, một hành động biết – dù là một tri giác
hay một suy luận – chỉ đáng tin cậy khi nó hướng người ta đến một đối tượng
nào đó giúp hoàn thành một kết quả có mục tiêu được mong đợi (arthakriyā).
Với tiêu chuẩn này, một hành động biết, hay một nhận thức đáng tin cây, được
phân biệt với một nhận thức không đáng tin theo một trong hai cách: hoặc nó
hướng người ta đến một đối tượng nào đó giúp hoàn thành mục tiêu cụ thể nào

Vô ngã từ chối tồn tại và nhận thức cái chung (Kỳ cuối)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vo-nga-tu-choi-ton-tai-va-nhan-thuc-cai-chung-ky-cuoi.html



đó, hoặc nó tự thể hiện mình như việc hoàn thành mục tiêu ấy.

Chẳng hạn, giả sử một người cảm thấy lạnh và người ấy tìm cách sưởi ấm đôi
bàn tay của mình trên một ngọn lửa. Vì lò sưởi chứa ngọn lửa có khả năng thực
hiện mục tiêu sưởi ấm, tri giác (nhận thức hiện lượng) về ngọn lửa trong lò sưởi
được coi là đáng tin cậy và, vì thế, tri giác ấy được coi là một hành động biết.
Mặt khác, khi người ấy tiếp cận lò sưởi, cảm giác nóng trên tay chính là một
hành động nhận thức giúp hoàn thành mục tiêu của mình - sưởi ấm bàn tay. Do
đó, nhận thức về nhiệt cũng đáng tin cậy và cũng là một hành động biết.

Như đề cập ở trên, một nhận thức chỉ có thể là một hành động biết khi nó đồng
thời thỏa mãn tiêu chí tính tin cậy (avisaṃvāda) và tính động cơ của hành động
(pravartaka). Hai tiêu chí gắn bó chặt chẽ với nhau và là cơ sở để chứng minh
một tiêu chí nữa mà Phật giáo đưa vào nhận thức: niềm tin. Vấn đề là làm thế
nào để thấy đâu là niềm tin. Trả lời câu hỏi này, Phật giáo quan niệm niềm tin
được diễn dịch dưới dạng các mô tả đặc điểm nhân quả của đối tượng. Vì vậy,
căn cứ hàng đầu về tính tin cậy của một nhận thức, để tạo lập niềm tin, là cách
thức nó thể hiện các đối tượng của nó bằng các quan hệ nhân quả.

Không dừng ở đấy, để loại trừ nguy cơ nhận thức sai ngay từ khâu tri giác, các
luận sư Phật giáo còn phân biệt mức độ tin cậy của nhận thức thành hai loại tin
cậy căn cứ vào điều kiện nhận thức: tin cậy thực chất (svataḥ) và tin cậy bề
ngoài (parataḥ). Nếu tính tin cậy thể hiện đặc tính nhân quả của đối tượng theo
cách sao cho đối tượng có khả năng thực hiện chức năng theo đúng cách thức
chủ thể mong đợi, nhận thức được cho là đáng tin cậy; ngược lại, nó không
đáng tin cậy và đòi hỏi phải kiểm chứng. Trong một số trường hợp, bằng chứng
về tinh năng mong đợi hay tính tin cậy được gắn liền với bởi bản thân nhận
thức: ví dụ, cảm giác ấm áp không cần đòi hỏi nhận thức nào khác để xác minh
rằng một người đang cảm thấy ấm áp. Các nhận thức như vậy được cho đáng
tin cậy một cách thực chất (svataḥ), tức là chủ thể nhận thức cái chính nó; và
mô hình này có thể áp dụng cho tất cả các trường hợp suy luận và một số
trường hợp tri giác mà, ở đó, chúng không đòi hỏi bất cứ xác nhận nào bằng
một nhận thức hay một hành động biết tiếp theo. Trở lại ví dụ về “có một ngọn
lửa trong lò sưởi” nêu trên, khi tiến đến lò sưởi, cảm giác ấm áp trên tay được
coi là một hành động biết đảm bảo tính tin cậy đích thực (svataḥ) và, vì thế,
không cần đòi hỏi chủ thể phải thực hiện một tri giác tiếp theo hay làm thêm
một suy luận để đảm bảo “có một ngọn lửa trong lò sưởi”.

Trong các trường hợp khác của tri giác, một nhận thức khác phải được huy động
để xác minh nội dung của nhận thức ấy. Chẳng hạn, người ta có thể chỉ thoáng
thấy ngọn lửa từ một góc của căn phòng và, khi ấy, họ phải tìm kiếm thêm bằng

Vô ngã từ chối tồn tại và nhận thức cái chung (Kỳ cuối)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vo-nga-tu-choi-ton-tai-va-nhan-thuc-cai-chung-ky-cuoi.html



chứng khác, ví dụ, bằng chứng suy luận (chẳng hạn như khói) hoặc một tri giác
tiếp theo để xác minh rằng họ thực sự nhìn thấy lửa. Đòi hỏi ấy được đưa ra là
bởi hành động tri giác về ngọn lửa không đáng tin cậy một cách thực chất
(svataḥ), nó không được hỗ trợ bởi một tri giác đáng tin cậy khác là cảm giác
nóng như trường hợp chủ thể tiến đến gần lò sưởi. Một tri giác đòi hỏi cách xác
nhận như vậy, gián tiếp và bắc cầu, được cho đáng tin cậy ở bề ngoài (parataḥ),
bởi nó đòi hỏi phải nhận thức cái khác nó để củng cố tính tin cậy của nhận thức
trước đó.

Tuy nhiên, tính tin cậy không thôi vẫn chưa đủ để niềm tin, chẳng hạn “có một
ngọn nửa trong bếp lò”, biến thành hiện thực. Thay vào đó, nó còn phải bao
gồm cả các khuynh hướng nhận thức, tức là phải trả lời câu hỏi nhận thức để
làm gì. Một trong những khuynh hướng tối quan trọng là khát vọng biết (jijñāsa)
mà, nếu không có nó, nhận thức sẽ không thể sinh khởi. Chẳng hạn, có thể
đúng rằng “có một ngọn lửa trong bếp lò” song, nếu không có mục đích nào đó,
chủ thể sẽ không thể đạt được một sự kiện nhận thức mà ở đó niềm tin ấy xuất
hiện. Vì vậy, đối với các luận sư Phật giáo, giải thích tri thức như một niềm tin
thật có đã được chứng minh là vẫn chưa đủ nếu giải thích này phớt lờ vai trò
của các khuynh hướng nhận thức, nhất là các khuynh hướng liên quan đến mục
đích.

Khi chú ý đến các khuynh hướng liên quan đến mục đích, các luận sư Phật giáo
quan niệm rằng tính tin cậy của một niềm tin có thể thay đổi tùy theo mục đích
mà nó gắn với. Chẳng hạn, người ta có thể tin một đối tượng trên bàn của mình
là một bình hoa không thể vỡ mặc dù trên thực tế nó dễ vỡ. Liên quan đến mục
đích cắm một bó hoa, nhận thức mà ở đấy niềm tin này xuất hiện là đáng tin
cậy vì bình hoa có thể thực hiện chức năng giữ các bông hoa. Nhưng liên quan
đến mục đích đập vỡ một quả óc chó, nhận thức mà ở đó niềm tin này xuất hiện
không còn đáng tin cậy vì bình hoa thiếu khả năng nhân quả để có thể làm vỡ
quả óc chó.

Bằng việc gắn tính tin cậy với động cơ của hành động, các luận sư Phật giáo lập
luận rằng một hành động biết không chỉ phải tin cậy mà còn phải là động cơ
của hành động có mục đích. Thông thường, khẳng định này được xác lập như
một đòi hỏi để đạt đến nảy sinh cái mới, nhờ đó, một hành động biết bộc lộ một
đối tượng chưa biết trước đó. Dù với phương án nào, động cơ của hành động
hay tính mới, đòi hỏi này chỉ ra không chỉ vai trò của mục đích mà còn đảm bảo
quan niệm rằng hành động biết giúp làm giảm hoài nghi, tức là giảm mức độ
chưa biết về đối tượng nhận thức. Điều đó có nghĩa nhận thức luôn phải vượt
qua một ngưỡng nào đấy mà, nhờ đó, chủ thể - thường được lý tưởng hóa luôn ở
trạng thái sáng suốt – sẵn sàng hành động vì một mục tiêu cụ thể dựa vào nội

Vô ngã từ chối tồn tại và nhận thức cái chung (Kỳ cuối)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vo-nga-tu-choi-ton-tai-va-nhan-thuc-cai-chung-ky-cuoi.html



dung của nhận thức ấy.

Tóm lại, theo Phật giáo, tri thức không đơn thuần là sản phẩm của thế giới
khách quan mà luôn mang đậm dấu ấn chủ quan của chủ thể thông qua các
trạng thái tâm lý và điều kiện sinh lý. Tri thức được hiểu như vậy dẫn đến một
loạt tiêu chuẩn để xác định tri thức mà nổi bật trong số đó là tính tin cậy và tính
mục đích. Tính tin cậy quan tâm đến việc xác minh tri thức, đòi hỏi chủ thể phải
lấy đối tượng nhận thức làm căn cứ hàng đầu để xác định các quan hệ nhân
quả. Ngược lại, tính mục đích đề cập đến yếu tố chủ quan của nhận thức mà cụ
thể là trạng thái tâm sinh lý. Yếu tố chủ quan quan trọng tới mức, nếu không có
nó, sẽ không thể có bất kỳ sự kiện tri thức nào được khám phá, không thể có
được bất cứ hành động nhận thức nào. Đương nhiên mặt trái trong quan niệm
về tri thức, về tính tin cậy cũng như tính mục đích là khó tránh khỏi khi chúng
được xây dựng trên nền tảng của quan niệm kỳ lạ về vô ngã, tự tướng và cộng
tướng (38) nhưng, dù thế, vẫn không làm mất đi các giá trị tích cực.

Kết luận

Vô Ngã hay vô linh hồn (84) trở thành học thuyết trứ danh được chấp nhận rộng
rãi và trường tồn suốt chiều dài lịch sử Phật giáo. Từ nó và cùng với Thập Nhị
Nhân Duyên hay nguyên lý về nhân quả, Phật giáo đã xây dựng cho mình một
lý thuyết về nhận thức và logic học riêng có. Cho dù tồn tại trường hợp đặc biệt
Pudgalavādins (Bổ Đặc Cà La Luận Giả), học thuyết Vô Ngã vẫn trở thành niềm
tin nền tảng, mang tính tiêu chuẩn, cho mọi trường phái Phật giáo Ấn Độ cổ đại,
và niềm tin ấy dường như bất biến cho đến thời nay thông qua hệ thống nhận
thức luận được các nhà nghiên cứu đánh giá là độc đáo.

Khởi nguồn cho quan niệm nền tảng về tự tướng và cộng tướng trong nhận thức
luận Phật giáo, không thể không kể đến các đại biểu đặt những viên gạch tư
tưởng đầu tiên như Buddhagosa (Phật Âm, thế kỷ 5) của Theravādin (Thượng
Tọa Bộ) sơ kỳ với phát biểu “chỉ có khổ chứ không có người chịu khổ” trong tác
phẩm trứ danh Visuddhimagga (Thanh Tịnh Đạo), Śāntideva (Tịch Thiên, 685-
763) của Trung Quán Phái thuộc Mahāyāna (Đại Thừa) với câu “người chịu khổ
không tồn tại” trong tuyệt phẩm Bodhicaryāvatāra (Nhập Bồ Tát Hành Luận).
Hệ quả tất yếu của các mệnh đề nổi tiếng này là phủ định mọi quan niệm
đương thời về cuộc đời, về thế gian, dẫn đến hình thành quan niệm mới về tự
tướng và cộng tướng, phản ánh chính xác một thế giới mà, ở đó “người chịu khổ
không tồn tại” ngoài bản thân cái khổ.

Vì thế, có lẽ không ngẫu nhiên khi lập trường của hai ông được bảo tồn gần như
nguyên vẹn bởi Mahasi Sayadaw (Ma Ha Hy Tây Á Đa, 1904-1982), thuộc

Vô ngã từ chối tồn tại và nhận thức cái chung (Kỳ cuối)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vo-nga-tu-choi-ton-tai-va-nhan-thuc-cai-chung-ky-cuoi.html



Thượng Tọa Bộ tân kỳ, với lập thuyết “không có người mà cũng chẳng có linh
hồn gì sất”; cũng như bởi Dalai Lama Đệ Thập Tứ (sinh năm 1935), thuộc Đại
Thừa tân kỳ, như “Phật Đà dạy rằng không có cái tôi nào như vậy tồn tại và
niềm tin của chúng ta vào một cái tôi độc lập là căn nguyên của mọi đau khổ”.
Khởi nguồn của trào lưu này được hầu hết các nhà nghiên cứu nhất trí rằng diễn
ra sau khi Phật Đà nhập niết bàn và gần với thời kỳ thứ nhất phân phái giữa
Sthaviradin hay Theravādin (Thượng Tọa Bộ) và Mahāsāṃghika (Đại Chúng Bộ),
tức thời kỳ tiền Asoka. Chẳng hạn, Gombrich ước đoán trào lưu có thể nảy sinh
khoảng 136 năm sau khi Phật Đà vãng sanh về cõi tịnh độ84(84, p. 246); còn
Wynne nghĩ mốc ấy khoảng 150 năm (10, p. 105). Ý nghĩa của khảo cứu vấn đề
thời gian ở đây là ở nhận định rằng tư tưởng tự tướng và cộng tướng có thể là
sản phẩm hậu kỳ, cách khá xa tư tưởng gốc của Phật Đà.

Từ chối tồn tại người sở hữu một “cái ngã” hay một “linh hồn”, Wynne nhận xét,
“có lẽ giáo lý Phật giáo nổi tiếng nhất” và là “khác biệt lớn nhất” (10, p. 103).
Cùng quan điểm này, Walpola Rahula phát biểu: “Phật giáo ở vào thế duy nhất
trong lịch sử tư tưởng nhân loại từ chối tồn tại của cả linh hồn, cái ngã, và
ātman” 86(86, p. 51). Còn Gunapala Piyasena Malalasekera, một chính khách
Sri Lanka và là phật tử tại gia, tuyên bố mạnh mẽ: “Bằng việc từ chối bất cứ tồn
tại nào của cái ngã và của linh hồn, Phật giáo đứng ở vị thế độc tôn…. Vậy mà
học thuyết no-soul hoặc anattā đã trở thành rường cột của Phật giáo…” 87(87,
p. 33-34). Và chỉ có thể hiểu chiều sâu của các nhận định này nếu biết vô ngã là
một trong những nguyên nhân cơ bản dẫn đến hình thành và phát triển tư
tưởng tự tướng và cộng tướng, từ đó, dẫn đến cái nhìn đặc sắc thấm đẫm tinh
thần phi bạo lực trên nhiều lĩnh vực, mà nổi bật là khát vọng chuộng tự do đích
thực, và cả các phương pháp tư duy khoa học, của Phật giáo mà không mấy tôn
giáo hoặc nền triết học hoàn chỉnh nào dễ có được.

Hoàng Quốc Dũng NCS triết học, Học viện Báo chí & Tuyên truyền ***
CHÚ THÍCH

[64] https://en.wiktionary.org/wiki/necessitas#Latin [65] Hume, David (1888).
Selby-Bigge, L.A. (ed.). A Treatise of Human Nature. Oxford: Clarendon Press.
Retrieved 30 June 2014. via Archive.org [66] Hume, David (1739). "Book I, Part
III, Section VI". A Treatise of Human Nature. The Project Gutenberg.
https://www.gutenberg.org/files/4705/4705-h/4705-h.htm#link2H_4_0026 [67]
Lewis, David (1986). On the Plurality of Worlds. Wiley-Blackwell. p. 88. [68]
Leftow, Brian (2012). God and Necessity. ISBN 0191654876, 9780191654879.
Tất yếu tự nhiên hay tất yếu vật lý là tất yếu tuân theo các quy luật tự nhiên
hay quy luật vật lý; tất yếu logic là tất yếu tuân theo các quy luật logic; còn tất
yếu siêu hình là tất yếu cho rằng thế giới có lẽ không thể nào khác được. Tất

Vô ngã từ chối tồn tại và nhận thức cái chung (Kỳ cuối)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vo-nga-tu-choi-ton-tai-va-nhan-thuc-cai-chung-ky-cuoi.html



yếu siêu hình đôi khi được hiểu như là tất yếu logic theo nghĩa rộng; nó nằm
giữa tất yếu tự nhiên với tất yếu logic, theo nghĩa tất yếu logic dẫn đến tấy yếu
siêu hình, nhưng không phải ngược lại, và tất yếu siêu hình đưa đến tất yếu
logic, nhưng không phải ngược lại. [69] Bodhi, Bhikkhu (2005), "In the Buddha's
Words: An Anthology of Discourses from the Pali Canon", Simon and Schuster.
p. 153 [70] Michel, Foucault. (2005). The Hermeneutics of the Subject. Palgrave
Macmillan. p. 17 [71] Black, Jeff J.S. (2009). Rousseau's Critique of Science: A
Commentary on the Discourse on the Sciences and the Arts. Lexington Books.
[72] Timothy O'Hagan (2017). Jean-Jacques Rousseau. Publisher: Taylor and
Francis [73] Jean-Jacques Rousseau (1973). The Social Contract and Discourses.
G.D.H. Cole (trans.). Everyman's Library [74] Trần Thái Đỉnh (2005). Triết học
Kant. Công ty Sách Thời đại & NXB Văn học. tr. 17, 35 [75] Kant, Immanuel
(1993) [1785]. Groundwork of the Metaphysic of Morals. Translated by Ellington,
James W. (3rd ed.). Hackett. p. 30. ISBN 0-87220-166-X [76] Theo chúng tôi, sẽ
là tổn thất to lớn về văn hóa, tôn giáo, và triết học nếu xã hội Việt Nam chấp
nhận đề xuất chấm dứt sử dụng khẩu hiệu "Tiên học lễ, hậu học văn" của GS
Trần Ngọc Thêm trong tham luận tại hội thảo giáo dục 2021 với chủ đề “Văn
hóa học đường trong bối cảnh đổi mới giáo dục và đào tạo” do Ủy ban Văn hóa,
Giáo dục, Thanh Thiếu niên & Nhi đồng của Quốc hội tổ chức ngày 21/11/2021 ở
Hà Nội. Tiếp cận của GS Thêm và không ít nhà nghiên cứu khác về khẩu hiệu
này có vẻ nặng về chính trị, phiến diện về chuyên môn và, đặc biệt, gần như
loại trừ vai trò tiên phong của tôn giáo, trong đó có Phật Giáo, trong giáo dục
đạo đức trước khi giao dục bất cứ cái gì cho mỗi công dân Việt Nam thời đại
mới. Bất cứ tiếp cận nào cũng có hạn chế nhưng lấy hạn chế ở một góc tiếp cận
để trùm lên toàn bộ một tư tưởng là không ổn trên mọi phương diện, trong đó
có phương diện học thuật [77] Kant, Immanuel (2006). Groundwork of the
Metaphysics of Morals. Cambridge University Press [78] Immanuel Kant (1996).
Metaphysics of Morals 6: by Mary J. Gregor. Cambridge University Press, ISBN 0-
521-56673-8. 213–46: p.213–214 [79] Phạm Chiến Khu dịch “sáng suốt” thành
“thấu thị” [80] "knowledge: definition of knowledge in Oxford dictionary
(American English) (US)". oxforddictionaries.com. Archived from the original on
14 July 2010. [81] Hasan, Ali; Fumerton, Richard (2020). "Knowledge by
Acquaintance vs. Description". Stanford Encyclopedia of Philosophy. Retrieved
14 June 2020. [82] Dreyfus, Georges B. J. (1997). Recognizing Reality:
Dharmakirti's Philosophy and Its Tibetan Interpretations. State University of
New York Press. p. 325 [83] Steup, Matthias; Neta, Ram (2020). Epistemology in
Stanford Encyclopedia Philosophy. Substantive revision Sat Apr 11, 2020 [84]
Tiếng Pali: Anattan; tiếng Sanscrit: Anatman [85] Gombrich, Richard F. (1992).
“Dating the Historical Buddha: A Red Herring Revealed” in The Dating of the
Historical Buddha Part 2, pp. 246. Ed. Heinz Bechert. Göttingen: Vandenhoeck &

Vô ngã từ chối tồn tại và nhận thức cái chung (Kỳ cuối)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vo-nga-tu-choi-ton-tai-va-nhan-thuc-cai-chung-ky-cuoi.html



Ruprecht. [86] Rahula, Walpola (1959). What the Buddha Taught. Bedford:
Gordon Fraser, p. 51 [87] Malalasekera, G. P. (1957). The Buddha and his
Teachings. Colombo: Buddhist Council of Ceylon. p. 33-34

TÀI LIỆU THAM KHẢO Tất cả các trích dẫn và viết tắt các kinh điển đều tuân
theo thể thức viết tắt và trích dẫn của Pali Text Society (Hiệp hội Văn bản Pali)
Bcv VIII.101: Bodhicaryāvatāra VIII.101 (xem Tripathi, Sridhar (1988).
Bodhicaryāvatāra of Śāntideva with the Commentary Pañjikā of Prajñākaramati.
Buddhist Sanskrit Texts no.12. Darbhanga: The Mithila Institute. p. 145). MN
I.61.3: kinh (sutta) số 3, tập/phẩm/thiên (vagga) 61, quyển/chương (nipàta) 1
của Trung Bộ (Majjhima Nikaya) MN I.185.14: kinh số 14, tập 185, quyển 1 của
Trung Bộ (Majjhima-Nikāya) S I. 296 (v. 553-555): kinh tập 296, đoạn 553-555
của Tương Ưng Bộ (Samyatta Nikaya) Vis XVI.90: Visuddhimagga XVI.90 (xem
Warren, Henry Clarke and Kosambi, dharmananda (1989). Visuddhimagga of
Buddhaghosācariya. Harvard Oriental Series Volume forty-one. New Delhi:
Motilal Banarsidass, p. 436).

Vô ngã từ chối tồn tại và nhận thức cái chung (Kỳ cuối)
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vo-nga-tu-choi-ton-tai-va-nhan-thuc-cai-chung-ky-cuoi.html


