
Vượt qua sự phân cực trong thời đại đầy thách
thức

ISSN: 2734-9195   09:30 25/02/2025

Hãy nhìn nụ cười của đức Phật. Hãy buông bỏ, hãy thư giãn sự căng thẳng của
tư duy nhị nguyên. Nhận ra rằng bản chất của nhận thức và thế giới hiện tượng
không hề tách rời.

“Thời gian đang cấp bách; hãy chậm lại”.

“Thất bại trông như thế nào? Sự bất lực sáng tạo này sẽ dẫn ta đến đâu? Chúng
ta là ai và ai đang đồng hành cùng ta? Tôi chưa biết. Nhưng tôi nghĩ rằng, khi
tôi thả mình vào những âm thanh nổi loạn này, khi tôi đặt trọn niềm tin vào sự
phong phú của hiện tại, tôi sẽ bất ngờ nhận ra có rất nhiều người đã nhảy múa
cùng tôi - bởi thất bại là một kho tàng và nơi tưởng chừng chẳng có gì lại chứa
đựng vô số điều đáng khám phá”. - Dr. Bayo Akomolafe, nhà thơ, triết gia và
nhà giáo dục người Nigeria.

Bẫy tư duy nhị nguyên và con đường vượt thoát

Tôi sẽ không bắt đầu bài viết này bằng một danh sách những điều khó khăn
đang diễn ra trên thế giới. Làm như vậy sẽ quá dễ dàng và ngay lập tức đẩy
chúng ta vào thế đối lập: thiện và ác, chúng ta và họ, đúng và sai. Điều đó chỉ
càng củng cố câu chuyện về việc ai là kẻ đáng trách, sự tham lam của các tập
đoàn đang hủy hoại hành tinh này.

Vượt qua sự phân cực trong thời đại đầy thách thức
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vuot-qua-su-phan-cuc-trong-thoi-dai-day-thach-thuc.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/gioi-la-nen-tang-con-duong-thanh-tinh.html


Hình ảnh được tạo ra bởi AI 

Có thể bạn không nhận ra điều này, nhưng khi bị cuốn vào những thông tin như
vậy, ta sẽ cảm thấy vừa kiệt sức vừa kỳ lạ thay lại thấy mình đúng đắn hơn.
Trên một mức độ nào đó, tất cả chúng ta đều khao khát sự chắc chắn. Chúng ta
muốn biết điều gì là tốt, điều gì là xấu và chúng ta thuộc về phe nào.

Ví dụ, sáng nay, trong buổi thiền định “rèn luyện khả năng kháng cự” dành cho
các nhà hoạt động, một người tham gia chia sẻ rằng họ cảm thấy bức xúc trước
tin tức mới nhất về Donald Trump. Ngay lập tức, mọi người dỏng tai lên: “Lại
chuyện gì nữa? Hắn đã làm gì?”. Chúng ta dường như có một sự thỏa mãn kỳ lạ
khi được xác nhận lại quan điểm của mình, cả ở mức độ cá nhân lẫn tập thể.

“Ông ta muốn biến Dải Gaza thành thiên đường biển, buộc tất cả người
Palestine phải rời đi”.

Thật sốc! Một sự chối bỏ trắng trợn quyền chính trị và phủ nhận tính phức tạp
của vấn đề! Nhưng ngay cả khi tôi nhận thấy những ý nghĩ này định hình trong
tâm trí mình, tôi cũng đồng thời nhận ra sự kháng cự nội tâm đối với sự cám dỗ
của việc lao vào làn sóng chỉ trích tập thể. Dường như điều đó cũng chỉ là một
hình thức khác của chiến tranh - tiếp tục vòng xoáy đau khổ.

Nhưng sự kháng cự này không mang dáng vẻ của đối đầu. Nó mềm mại hơn, lùi
lại một chút để chiêm nghiệm với lòng từ bi, với sự lắng nghe sâu sắc và sự tĩnh
lặng. Đó cũng chính là lý do chúng ta có mặt ở đây sáng nay để thiền định. Hãy
cùng nhau khám phá xem điều đó có thể giúp ta vượt thoát nhị nguyên như thế
nào.

Thiền định và sự phá vỡ những ranh giới cố hữu

Vượt qua sự phân cực trong thời đại đầy thách thức
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vuot-qua-su-phan-cuc-trong-thoi-dai-day-thach-thuc.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/loi-ich-cua-thien-dinh-trong-cuoc-song.html


Khi tôi hướng dẫn buổi thực hành sáng nay, tôi mời mọi người kết nối với cơ thể
mình và mối quan hệ của nó với mặt đất. Nhiều bài thiền bắt đầu như thế: thừa
nhận sự thật đơn giản và khiêm nhường rằng cơ thể ta, cũng như môi trường
xung quanh, đều tuân theo quy luật trọng lực.

Nhưng thay vì chỉ suy nghĩ về điều này, liệu ta có thể thực sự cảm nhận được
không?

Liệu ta có thể nhận thức được sự khác biệt về áp lực giữa những phần bàn chân
tiếp xúc với mặt đất và những phần được bao bọc bởi không khí? Liệu có một
ranh giới rõ ràng giữa da thịt ta và mặt đất, hay nó mơ hồ hơn ta tưởng? Liệu ta
có thể để mình được dẫn dắt bởi sự tò mò, thay vì cứ mãi tìm kiếm sự xác nhận
cho những gì ta nghĩ là mình đã biết?

Thực hành này không dễ dàng. Chúng ta đã quen với nhịp sống gấp gáp, dành
phần lớn thời gian để suy nghĩ, nhìn vào màn hình, hấp thụ một lượng thông tin
khổng lồ mà không qua các giác quan khác như xúc giác, vị giác hay khứu giác.

Tôi nhận thấy thật khó để viết về những mô thức này mà không vô tình rơi vào
chính cách tư duy nhị nguyên mà tôi đang muốn đặt câu hỏi: nhanh/chậm, tò
mò/phản ứng, suy nghĩ/cảm nhận.

Đây có lẽ là mặc định của tâm trí con người, cách chúng ta nhìn thế giới. Tôi
không thể đếm nổi bao nhiêu lần người mới tập thiền than phiền rằng họ không
thể ngừng suy nghĩ khi hành thiền.

Chấp nhận thất bại và sự mơ hồ của hành trình giác
ngộ

Hãy thử nhìn nhận lại vai trò của suy nghĩ sau khi chúng ta đã đi sâu hơn vào
hành trình quán chiếu thân thể.

Hãy như Bayo Akomolafe (là một triết gia, nhà văn, nhà hoạt động, giáo sư tâm
lý học và giám đốc điều hành của Emergence Network) nói, chấp nhận thất bại
như một “sự bất lực sáng tạo”, chấp nhận “sự vỡ vụn của nhị nguyên”.

Bayo thực hành một dạng hoạt động chiêm nghiệm mà tôi thấy có sự tương
đồng với Phật giáo: “Giờ đây, toàn bộ hành trình chính là đích đến và mỗi điểm
dừng chân, dù trống rỗng đến đâu, đều cao quý như chặng cuối cùng”.

Từ từ, ta mở rộng nhận thức đến đôi chân, cảm nhận những tín hiệu mơ hồ từ
bắp chân, đầu gối, liệu có từ nào diễn tả cảm giác này? Nhám, mượt, hay không
có từ nào cả, chỉ còn lại trải nghiệm trực tiếp?

Vượt qua sự phân cực trong thời đại đầy thách thức
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vuot-qua-su-phan-cuc-trong-thoi-dai-day-thach-thuc.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/hanh-trinh-tim-kiem-giac-ngo-trong-cam-xuc-khi-doc-phat-su-dai-minh-luc-cua-tran-thanh-tong.html
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/hanh-trinh-tim-kiem-giac-ngo-trong-cam-xuc-khi-doc-phat-su-dai-minh-luc-cua-tran-thanh-tong.html


Điều gì sẽ xảy ra nếu ta không còn nhìn hành trình này như một con đường
tuyến tính, từ “sợ hãi và phân tâm” đến “giác ngộ và tĩnh lặng”? Nếu ta để tâm
trí và thân thể mình phản ứng một cách linh hoạt, tự nhiên, như một vũ công
nhảy múa trong sự rối ren và huyền bí của sự sống?

Điều gì xảy ra khi ta không còn xem suy nghĩ là một vấn đề, giống như khi ta
không còn phản ứng với cơn đau thể xác, hoặc nếu có, thì nó cũng không còn là
điều quá quan trọng?

Sự hòa hợp trong hơi thở và thực tại không biên
giới

Giờ đây, ta đang định tâm ở khu vực vai và cổ, những vùng căng thẳng quen
thuộc.

“Chữa lành không phải là cuộc chiến chống lại bóng tối, mà là một sự hướng về
những điều đang đau đớn”. - Bayo Akomolafe

Nhận thức của ta giờ đây đã thấm sâu vào những khu vực ấy và dần dần, một
phép màu xảy ra: sự bình an len lỏi vào giữa cơn đau.

Phật dạy rằng có thể đạt được sự giải thoát khỏi vòng xoáy tìm kiếm khoái lạc
và né tránh đau khổ, hai động lực mạnh mẽ chi phối con người. Nhưng ngay cả
điều này cũng đưa ta trở lại với nhị nguyên: sinh tử, luân hồi và niết bàn.

Hãy nhìn nụ cười của đức Phật. Hãy buông bỏ, hãy thư giãn sự căng thẳng của
tư duy nhị nguyên. Nhận ra rằng bản chất của nhận thức và thế giới hiện tượng
không hề tách rời.

Hành động từ sự tĩnh lặng

Khi thực hành thiền, ta không thụ động. Ngược lại, ta đang rèn luyện khả năng
phản ứng một cách sâu sắc và hiệu quả hơn.

Trong đời sống thường ngày, ta có thể thực hành “sự chậm rãi triệt để”:

+ Tạm dừng trước khi phản hồi một bài đăng khiêu khích trên mạng xã hội.

+ Thở sâu ba lần khi cảm thấy mình đang cứng nhắc trong một quan điểm.

+ Nhận ra khi ta đang khao khát sự chắc chắn.

Vượt qua sự phân cực trong thời đại đầy thách thức
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vuot-qua-su-phan-cuc-trong-thoi-dai-day-thach-thuc.html



Mỗi lần ta từ chối rơi vào tư duy nhị nguyên, ta đang rèn luyện một cách tồn tại
mới, một cách nhìn nhận sáng tạo hơn, một cách hành động sâu sắc hơn. Và khi
kết thúc buổi thiền, ta có thể chắp tay trước ngực, cúi đầu trước huyền nhiệm
của sự sống và hồi hướng công đức này cho tất cả chúng sinh.

Tác giả: Ratnadevi

Chuyển ngữ và biên tập: Thường Nguyên

Nguồn: buddhistdoor.net

Vượt qua sự phân cực trong thời đại đầy thách thức
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/vuot-qua-su-phan-cuc-trong-thoi-dai-day-thach-thuc.html

https://www.buddhistdoor.net/features/transcending-polarity-in-challenging-times/

