
Ý nghĩa "Quán pháp" trong Tứ Niệm Xứ
ISSN: 2734-9195   17:46 15/08/2018

Trong 4 đề mục quán của TỨ NIỆM XỨ: QUÁN THÂN, QUÁN THỌ, QUÁN TÂM,
QUÁN PHÁP thì hầu hết các học giả, các thiền gia, đều diễn giải QUÁN PHÁP...

Trong 4 đề mục quán của TỨ NIỆM XỨ: QUÁN THÂN, QUÁN THỌ, QUÁN TÂM,
QUÁN PHÁP thì hầu hết các học giả, các thiền gia, đều diễn giải QUÁN PHÁP là
quán “các đối tượng của tâm”. Nếu như vậy thì không lẽ là quán những thứ mà
tâm đang nghĩ tới, có thể là những thứ ở bên ngoài ta sao? Một vài người khác
thì diễn giải phần QUÁN PHÁP như quán các “hiện tượng của tâm”. Như vậy thì
đâu khác gì quán các trạng thái của tâm? Như vậy thì QUÁN TÂM và QUÁN
PHÁP khác nhau ở chỗ nào?

Lý do mà hầu hết các dịch giả và các thiền gia đã diễn giải phần QUÁN PHÁP
theo 2 cách như trên là vì sự diễn tả ở trong kinh về QUÁN TÂM và QUÁN PHÁP
nghe rất giống nhau. Ví dụ trong phần QUÁN TÂM có đoạn như thế này: Này các

Ý nghĩa "Quán pháp" trong Tứ Niệm Xứ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/y-nghia-quan-phap-trong-tu-niem-xu.html



Tỳ kheo, ở đây, Tỳ kheo, với tâm có tham, tuệ tri: "Tâm có tham"; hay với tâm
không tham, tuệ tri: "Tâm không tham". Rồi trong phần QUÁN PHÁP cũng nghe
từa tựa như vậy: Này các Tỳ kheo, ở đây, Tỳ kheo nội tâm có ái dục, tuệ tri: "Nội
tâm tôi có ái dục"; hay nội tâm không có ái dục, tuệ tri: "Nội tâm tôi không có ái
dục".

Nếu diễn giải QUÁN PHÁP như các cách trên thì không có chút gì liên hệ tới ý
nghĩa của chữ PHÁP mà Phật đã dùng trong phần QUÁN PHÁP cả? Ý Phật như
thế nào khi dùng 2 chữ QUÁN PHÁP? Nên nhớ rằng trong đạo Phật chữ PHÁP có
2 ý nghĩa:

1) PHẬT PHÁP: Tức là những Pháp Giải thoát mà Phật đã dạy, hay nói chung là
tất cả những gì mà Phật đã đạy.

2) VẠN PHÁP: Tức mọi thứ bàn đến trong vũ trụ, mọi thứ đều là pháp, ví dụ
PHÁP HỮU VI có sinh có diệt, ví dụ PHÁP VÔ VI, không sinh không diệt, ví dụ
SẮC PHÁP, DANH PHÁP,…

Cách diễn giải phần QUÁN PHÁP của tôi ở dưới đây sẽ hàm chứa đầy đủ cả 2 ý
nghĩa trên của chữ PHÁP. Tôi biết cách diễn giải này có thể bị nhiều người phản
ứng bởi nó không giống ai hết. Nhưng tôi không quan tâm điều đó. Bởi Phật đã
dạy ở trong Kinh Kalama rằng: Đừng vội tin vì đông người theo, đừng vội tin vì
theo truyền thống xưa nay như vậy, đừng vội tin vì đó là từ một bậc đạo sư (Tổ)
nổi tiếng nói ra… Nhưng tôi tin cách diễn giải mà tôi sắp trình bày đúng với ý
của Phật hơn. Bởi với cách này tôi đã tự mình chứng nghiệm sự giải thoát nhanh
hơn những cách diễn giải khác.

Trước hết như tôi đã trình bày trong bài "Con đường độc nhất đi đến Niết bàn"
rằng pháp TỨ NIỆM XỨ chính là pháp để cho mình tự TÌM HIỂU CHÍNH MÌNH
đúng như ý nghĩa của 2 câu kinh Pháp Cú 153, 154. Để rồi chứng ngộ được SỰ
THẬT VÔ NGÃ, độc lập với mọi khổ đau như đã giải thích ở trong bài THẤY VÔ
NGÃ LÀ THẤY PHÁP THẤY PHẬT. Trong tinh thần quán như vậy thì phần QUÁN
THÂN, QUÁN THỌ, QUÁN TÂM là quán để khám phá ra bản chất của THÂN, THỌ,
TÂM đều VÔ NGÃ. Đó là chủ ý, tác ý, của 3 phần quán đầu của TỨ NIỆM XỨ.

Qua phần QUÁN PHÁP là đã đến trình độ cao hơn. Lúc đó chủ ý, tác ý của sự
quán, không còn để khám phá VÔ NGÃ như phần QUÁN TÂM nữa, mà chủ ý, tác
ý là để làm vững mạnh thêm TUỆ VÔ NGÃ đã được khai triển qua 3 phần quán
đầu. Do đó đến trình độ QUÁN PHÁP thì chỉ nên nhìn mình như nhìn một PHÁP
vô ngã, không còn thuộc của mình nữa. Đó là ý nghĩa thứ nhất mà Phật đã dùng
2 chữ QUÁN PHÁP.

Ý nghĩa "Quán pháp" trong Tứ Niệm Xứ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/y-nghia-quan-phap-trong-tu-niem-xu.html



Đồng thời vì có sự xét nghiệm trình độ giải thoát của mình qua sự đối chiếu với
các PHÁP GIẢI THOÁT (Phật pháp) từ thấp lên cao, cho nên Phật đã dùng 2 chữ
QUÁN PHÁP. Trước hết là xem mình đã vượt qua hoàn toàn 5 TRIỀN CÁI chưa?
Sau đó là xem mình đã ra khỏi hoàn toàn 5 THỦ UẨN chưa? Thứ đến là xem
mình đã có đầy đủ LỤC CĂN THANH TỊNH trong mọi thọ dụng chưa? Tiếp đến là
xem trình độ giác ngộ của mình đã đến ngang đâu trong 7 GIÁC CHI? Và sau
cùng là xét xem mình đã chứng nghiệm TỨ THÁNH ĐẾ đến mức độ nào?

LỜI KẾT:

Tính đến ngày hôm nay đã có vô số người thực hành TỨ NIỆM XỨ trên khắp thế
giới và gần như ai ai cũng biết thực hành TỨ NIỆM XỨ là phải luôn luôn CHÍNH
NIỆM TỈNH GIÁC. Tuy thế kết quả vẫn rất khác nhau từ người này qua người
khác, từ trường thiền này qua trường thiền khác. Bởi vì có sự hiểu biết khác
nhau về 2 chữ CHÍNH NIỆM và do đó đưa đến sự TÁC Ý khác nhau trong cách
thực hành. Rồi đi đến kết quả khác nhau.

Cũng ví dụ như nhiều người cùng đi trên con đường lạ, ai cũng TỈNH GIÁC chăm
chú nhìn đường để khỏi bị lạc. Nhưng trong thâm tâm mỗi người có thể có chủ ý
đi về hướng khác nhau, do đó mà họ có thể đi đến các nơi chốn khác nhau. Ví
dụ với người thực hành TỨ NIỆM XỨ mà hiểu chữ CHÍNH NIỆM là chỉ chú tâm với
hiện tại, ghi nhận những gì ĐANG LÀ, thì sẽ không có sự TÁC Ý khám phá SỰ
THẬT VÔ NGÃ (bởi nhiều người không đọc đủ kinh Phật nên không biết Phật dạy
TỨ NIỆM XỨ là cốt để thấy được SỰ THẬT VÔ NGÃ). Như vậy với người đó, họ
chỉ có thể hưởng được HIỆN TẠI LẠC TRÚ, nhưng không có khả năng tận diệt
khổ đau. (Khổ nỗi nhiều người khi đạt được sự AN LẠC chưa từng có, vì quá thỏa
thích, nên cho đó là NIẾT BÀN. Trong khi họ chưa thực sự chấm dứt được mọi
đau khổ).

Trái lại, với một người hiểu CHÍNH NIỆM với ý nghĩa CHÍNH là hướng về mục tiêu
NIẾT BÀN, chấm dứt khổ đau và NIỆM với 2 ý nghĩa: CHÚ NIỆM quan sát những
gì trong hiện tại và TÂM NIỆM không quên những CHÍNH KIẾN mà Phật đã dạy
thì họ sẽ có TÁC Ý đúng hướng, hướng về NIẾT BÀN. Tức quan sát THÂN, THỌ,
TÂM, PHÁP nhưng cốt khám phá THỰC TƯỚNG của cái BÃN NGÃ, cốt tìm lời giải
cho cái KHỔ của BÃN NGÃ. Khi có TÂM NIỆM và tác ý như vậy họ sẽ khám phá
ra được SỰ THẬT VÔ NGÃ, và đầy đủ 4 SỰ THẬT của TỨ THÁNH ĐẾ. Tức khám
phá ra toàn bộ thế giới giải thoát ngay trong cái thân này:

- Này Hiền giả, Ta tuyên bố rằng: "Không thể đi đến chỗ nào không bị sinh,
không bị già, không bị chết, không có từ bỏ (đời này), không có sinh khởi (đời
khác), để biết, để đạt đến chỗ tận cùng của thế giới". Nhưng này Hiền giả, trong
cái thân dài độ mấy tấc này, với những tưởng, những tư duy của nó, Ta tuyên

Ý nghĩa "Quán pháp" trong Tứ Niệm Xứ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/y-nghia-quan-phap-trong-tu-niem-xu.html



bố về thế giới, về thế giới tập khởi, về thế giới đoạn diệt, về con đường đưa đến
thế giới đoạn diệt.

(Kinh Tăng Chi, Chương 4 pháp, phẩm Rohitassa)

Cho nên quan sát cái thân này với TỨ NIỆM XỨ chính là CON ĐƯỜNG ĐỘC
NHẤT để chấm dứt khổ đau. Không có con đường nào khác ở ngoài cái thân này.

Tác giả: Như Không Tạp chí Nghiên cứu Phật học - Số tháng 7/2018

Ý nghĩa "Quán pháp" trong Tứ Niệm Xứ
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/y-nghia-quan-phap-trong-tu-niem-xu.html


