
Ý nghĩa "Thiên thượng thiên hạ, Duy ngã độc
tôn"

ISSN: 2734-9195   19:38 17/03/2022

Thượng toạ Thích Thiện Hạnh Phó Viện Trưởng Phân Viện NCPHVN tại
Hà Nội

Ngược dòng lịch sử cách đây hơn 2600 năm có một khu vườn Hoa xinh đẹp
(Vườn Lâm Tỳ Ni) và đầy màu xanh nằm giữa Ca Tỳ La Vệ và Devadaha ở Nepal.
Có một vị Hoàng Hậu Ma Da, vợ của vua tịnh Phạn, người trị vì vương quốc nhỏ
của dòng tộc Thích Ca, họ cồ Đàm, phía bắc Ấn Độ, đã hạ sinh ra Thái Tử (đức
Phật) tại đây, khi đang trên đường trở về quê ngoại để sinh nở, theo tục lệ
truyền thống của Ấn Độ lúc bấy giờ. Trên đường đi đã đến vườn Ngự uyển Lâm
Tỳ Ni của vua Thiện Giác xứ Ấn Độ, Hoàng Hậu xuống xe dạo chơi trong khu
vườn xinh đẹp, thấy cành hoa Vô Ưu màu trắng tuyệt đẹp nở trên thân cây cổ
thụ gần đó, Hoàng Hậu vịn tay níu lấy cành hoa, thì liền ngay lúc đó đất trời
chuyển động. Từ trên không trung có muôn ngàn ánh sáng rực rở, tiếng nhạc
trời vang vọng khắp nơi, những đoá hoa trời rải xuống. Hoàng Hậu như chìm sâu
trong tĩnh lặng, cũng là lúc (đức Phật) Thái Tử Tất Đạt Đa ra đời. Trong bộ kinh
Trường A Hàm quyển một, (phẩm Sơ Đại Bản Duyên) và kinh Đại Bản (thuộc
Trường Bộ) đều ghi lại rằng, trong ngày Đản sinh của đức Phật: “Khi vừa mới hạ
sinh, Ngài bước đi bảy bước, dưới mỗi bước chân nở ra một đóa hoa sen, đến
bước thứ bảy thì dừng lại”, Ngài nhìn khắp cả bốn phương, một tay chỉ lên trời
một tay chỉ xuống đất và dõng dạc tuyên bố rằng:

“Thiên thượng thiên hạ - Duy Ngã độc tôn Nhứt thiết chúng sinh - Giai
hữu Phật tính”.

Đây là câu nói đầu tiên của Ngài khi chào đời, câu nói trên đã cho chúng ta hiểu
rằng:“Trên trời dưới trời này, đời sống của con người là có giá trị tự mình định
đoạt”! vậy chúng ta hãy tìm hiểu giá trị của chính mình chứ đừng tìm hiểu giá
trị nào nằm ngoài con người của mình, trước nhất là cần tìm giá trị nơi chính
mình trước. Khi mình đã tìm thấy giá trị trí huệ nơi chính mình rồi thì hãy đem
giá trị ấy để ứng dụng vào cuộc sống hiện hữu.

Ý nghĩa "Thiên thượng thiên hạ, Duy ngã độc tôn"
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/y-nghia-thien-thuong-thien-ha-duy-nga-doc-ton.html



Mặc khác, chúng ta có thể hiểu câu“Thiên thượng thiên hạ, duy ngã độc tôn” ở
một ý nghĩa bình giảng khác là nhằm mang lại lợi ích cho người nghe, cho người
thức tỉnh tự giác tự ngộ về giá trị làm người. Hiểu được câu nói trên, thì chúng
ta không còn tự hạ thấp giá trị con người mình trong cuộc sống và cuộc sống đó
do chính chúng ta định đoạt, chớ không do thần linh hay Phạm thiên có thể định
đoạt cho chúng ta được. Đây cũng chính là sự suy tư cuối cùng ngày thứ 49,
trước khi đức Phật thành đạo dưới cội bồ đề Gaya, hiệu là Thích Ca Mâu Ni.

Đức Phật là một chúng sinh giác ngộ, chứng nhập chân lý, thành tựu đạo quả
Vô thượng Bồ đề mà chưa một ai đến hiện tại có thể làm được điều này. Như
vậy, Phật chính là bậc thầy, có trí tuệ và đức hạnh, bậc tôn trọng nhất thế gian,
cũng là bậc tự do tự tại. Trong ba cõi chỉ có Ngài mới đạt được đến cảnh giới đó,
vậy thì Ngài ở vị trí độc tôn cũng không có gì là sai. Ngài không còn sự phiền
não lậu hoặc, vì vậy nói đức Phật “duy ngã độc tôn”. Do đó, “duy ngã độc tôn
còn có thể hiểu theo nhiều ý nghĩa khác.

1- Duy ngã là có sự giác ngộ hoàn toàn do chính mình biết cách buông xả, bởi
giác ngộ là thành Phật. Đó là sự tối thắng ở đời do sự kiên trì bền bỉ trong tu
tập. 2- Duy ngã là chỉ có chân ngã, tức là Thường-lạc-ngã- tịnh chân không mà
diệu hữu, vì vẫn thường biết rõ ràng. 3- Duy ngã là chỉ có Phật tính trong mỗi
con người ‘là tôn quý nhất’, Ta là Phật đã thành chúng sinh là Phật sẽ thành, vì
mỗi chúng sinh đều có Phật tính sáng suốt. 4- Duy ngã là pháp thân thường trụ
không biến đổi chỉ vì bất giác chạy theo vọng niệm mà trầm luân trong sinh tử.

Ý nghĩa "Thiên thượng thiên hạ, Duy ngã độc tôn"
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/y-nghia-thien-thuong-thien-ha-duy-nga-doc-ton.html



Bởi vì từ cổ đến nay nhiều người không hiểu rõ chữ “Ngã” trong câu “Thiên
thượng thiên hạ, duy ngã độc tôn” có nghĩa là Như Lai, là Phật; Chứ không phải
“Ngã” là chỉ nhục thân của Thái Tử Tất Ðạt Ða. Cho nên trong kinh Đại Bát Niết
Bàn, phẩm Như Lai Tính, đức Phật dạy:“Ngã tức là nghĩa Như Lai tạng. Tất cả
chúng sinh đều có Phật Tính tức là nghĩa của ngã. Nghĩa của ngã như vậy từ
nào tới giờ thường bị vô lượng phiền não che đậy, vì thế nên chúng sinh chẳng
nhận thấy được”. Cũng trong kinh này- phẩm Tứ Tướng thứ bảy Ngài cũng nói rõ
rằng: “Ngã đây chính là Như Lai, là Chân Tâm, Phật Tánh, là thân Kim Cang bất
hoại, chứ không phải là Ngã của Thái Tử Tất Ðạt Ða.”. Vì vậy chúng ta phải hiểu
Phật nói rõ “thân của Như Lai tức là Pháp Thân, chẳng phải thân thịt máu mạch
gân xương tủy hợp thành. Vì tùy thuận thế gian mà thị hiện vào thai mẹ, vì tùy
thuận cách sinh của chúng sinh mà thị hiện làm đứa trẻ...”. Đức Phật, chỉ muốn
nói đến chơn ngã, tức là cái ngã bất sinh bất diệt, cái ngã tự chủ, tự giác tự ngộ,
không còn có sự kềm kẹp của thần linh, Phạm thiên; chính ta định đoạt cho đời
sống chúng ta, không ai có thể cho chúng ta giàu hay nghèo được mà chỉ có
chúng ta mới định đoạt cho đời sống chúng ta mà thôi. Trong nhà Phật việc tu
hành đắc đạo, ngự phục tham sân si, tiến đến niết bàn, nếu không tu mà sa đọa
vào địa ngục cũng do chúng ta, chớ không phải đức Phật định đoạt cho chúng
ta, đó là tính chất đặc biệt của giáo lý đức Phật từ suốt mấy ngàn năm qua đến
nay vẫn còn phù hợp với loài người.

Như vậy chúng ta đã rỏ chử Ta ở đây không mang ý nghĩa triết học Đại ngã hay
Tiểu ngã vốn là của Ấn Độ giáo. Theo đó, Đại ngã là cái ngã bất biến, thường
hằng, tuyệt đối, vô cùng lớn lao, bao hàm cả vũ trụ. Tiểu ngã là cái ngã của
từng cá nhân có tính chất của Đại ngã, và nếu sự tu tập thì sẽ có lúc hoà nhập
vào Đại ngã, đạt hạnh phúc tuyệt đối. Theo Phật giáo thì Ngã chỉ là một khái
niệm giả tạo, hư huyễn, vô thường, khổ đau; con người thực sự hạnh phúc khi
phá bỏ được cái ngã của mình bằng cách thực hiện vô ngã, tiến đến giải thoát
tối hậu, Niết bàn. Trong kinh dạy rằng sự đản sinh của đức Phật là một đại sự
nhân duyên báo trước sự xuất hiện của một bậc Đại giải thoát, toàn trí, toàn
năng. Ngài là Phật, Phật là bậc đáng tôn quý nhất trên đời thì lời tuyên bố “ Duy
ngã độc tôn” của ngài là một lời chân thật. Qua đó, chúng ta cũng thấy Danh
xưng Như Lai cũng như Phật, là hai từ nói về tình trạng giải thoát sinh tử luân
hồi, mà những người tu hành chân chính mới đạt được. Như Lai được giải thích
trong Kinh là “Đến, Đi không động”. “Không động” là vì Chư Phật có Tứ Vô
Lượng Tâm, tức là Tâm Từ, Bi, Hỉ, Xả, cho nên có nghĩa là không khởi Hỉ, Nộ, Ái,
Ố, Tham, Sân, Si, Thương, Ghét… khi đối pháp, bởi đó là những cái Tâm Phàm,
khởi lên do vướng mắc với các pháp.

Ngược lại người phàm phu cho rằng ngã là chúa tể của cái thân, nó là thường
trụ, trường tồn, cho nên sinh ra mê chấp, yêu mến thân mình và cái gì thuộc về

Ý nghĩa "Thiên thượng thiên hạ, Duy ngã độc tôn"
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/y-nghia-thien-thuong-thien-ha-duy-nga-doc-ton.html



mình, bênh vực cho ý tưởng của mình. Đó là ngã chấp. Thật ra đó là bản ngã
hay vọng ngã, thân nầy chỉ là giả hợp. Có duyên thì tụ, hết duyên thì tan, ở phía
sau năm uẩn không tìm thấy có một thực thể nào gọi là ta, cái của ta trường tồn
bất biến. Bởi vì chúng sinh đắm chìm trong vũng lầy của vô minh tăm tối, ai nấy
suốt đời chỉ khư khư chấp ngã, toan tính, lo lắng cho cái tôi mà chưa từng để ý
xem “tôi” thật là ai, “tôi” ở đâu, ngu si mê muội nhận vọng làm chân, nhận lầm
chút đất nước gió lửa hư vọng làm thân ta, chấp bóng ảnh sáu trần triền miên
sinh diệt là tâm ta, quên hẳn chân tính độc nhất tôn quý của chính mình. Khi nói
về Chân Tâm Phật Tính, đức Phật kể trong Kinh Đại Bát Niết Bàn “ Có một cô gái
nghèo, trong nhà có kho vàng ròng mà không biết, đến khi có người khách khéo
biết phương tiện chỉ cho chỗ cất giữ kho báu, cô trở nên giầu có. Người khách
khéo biết phương tiện dụ cho Phật, cô gái nghèo dụ cho vô lượng chúng sinh
hiện bị các phiền não che đậy và kho vàng ròng chỉ cho Phật Tính Chân Tâm”.
Vậy chữ Ta ở đây chính là Phật Tính, là Chân Tâm, chẳng hề sinh chẳng hề diệt,
hoàn toàn thanh tịnh, là cái xa lìa tất cả những cái gì gọi là đối đãi. Cái Ta đó
hay cái Ngã đó chính là Chân Ngã, chính là Pháp Thân thường trụ, không bao
giờ hoại, bao trùm khắp không gian và thời gian.

Phật dạy: “Như Lai có pháp Đại Đà La Ni tên là Viên Giác. Từ tánh Viên Giác này
mà sinh ra các pháp thanh tịnh: Chơn Như, Bồ Đề, Niết Bàn và Ba La Mật. Nhân
địa tu hành của các đức Phật đều y Viên Giác mà vĩnh viễn đoạn trừ Vô Minh,
được sáng suốt thanh tịnh, viên mãn nên được Thành Phật”. “Nhân địa tu hành
của Như Lai là tu theo Viên Giác: Nghĩa là Biết các pháp đều hư huyển, như hoa
đốm giữa hư không thì không còn Sinh tử Luân Hồi và cũng không có người chịu
Sinh tử Luân Hồi”. Và trong kinh Pháp Hoa cũng nói rằng:“Thực ra đức Phật đã
thành chính giác từ vô lượng kiếp về trước. Ngài thị hiện thành Phật ở cõi Ta Bà
này là “muốn khiến cho chúng sinh ngộ tri kiến của Phật”. Tức là chứng quả,
chứng được cảnh giới của Phật. Do đó đại sự nhân duyên của Phật, tức là muốn
khiến cho chúng sinh: khai, thị, ngộ, nhập, tri kiến của Phật; liễu sinh thoát tử,
một khi liễu sinh tử, thì đại sự sẽ hoàn tất. Ðại sự hoàn tất, thì chẳng còn việc
làm. Cho nên mười phương chư Phật, Phật Phật đồng nhau, một luật bình đẳng;
chẳng phải nói ta là độc nhất vô nhị, cũng chẳng chuyên chế độc đoán. Hiện tại
chẳng phải chỉ có Phật mới có tri kiến của Phật, mà tất cả chúng sinh đều có tri
kiến của Phật. Chỉ vì chúng sinh chẳng minh bạch đạo lý nầy, chẳng đắc được
sức lực nầy. Cho nên Phật vì tất cả chúng sinh mà xuất hiện ra thế giới Ta Bà
nầy.

Trước khi đức Phật ra đời, hầu như tất cả tôn giáo thời bấy giờ đều có lý tưởng
sở đắc ở bên ngoài mà Thiền tông gọi là “hướng ngoại cầu huyền” nên tuyên
ngôn đầu tiên của đức Phật là hãy trở về chính mình, vì tất cả chân lý đều có
mặt ở đó. Và sau khi đắc chính quả, một lần nữa trong kinh Pháp Cú, bài kệ

Ý nghĩa "Thiên thượng thiên hạ, Duy ngã độc tôn"
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/y-nghia-thien-thuong-thien-ha-duy-nga-doc-ton.html



160, đức Phật nói:

“Tự mình nương tựa mình, Nào có nương tựa khác. Nhờ khéo điều phục mình,
Ðược nương tựa khó được.”

Tạm dịch:

Ta là nơi nương nhờ của Ta, không ai khác là nơi nương nhờ được, trở về với cái
Ta thuần tịnh, chính là nơi nương nhờ hy hữu

Vậy “Tự mình” hay “Ta” ở đây không có ý nghĩa là Bản ngã, mà là Bản Tâm
Thanh Tịnh được đức Phật mô tả Trong Kinh Tăng Chi:“Tâm này, này các Tỳ
kheo, là sáng chói. Và tâm này bị ô nhiễm bởi các cấu uế từ ngoài vào. Kẻ phàm
phu ít nghe, không như thật rõ biết tâm ấy”. “Tâm này, này các Tỳ kheo, là
sáng chói. Và tâm này được gột sạch các cấu uế từ ngoài vào. Bậc Thánh đệ tử
nghe nhiều, như thật rõ biết tâm ấy”. Tự mình hay “Ta” ở đây không có ý nghĩa
là bản ngã, mà theo Tiểu Bộ kinh, là Tính Biết Trong Sáng “không sinh, không
hữu, không tác, không thành”. Bản ngã luôn có tham vọng nỗ lực tạo tác để trở
thành một con người lý tưởng hay một bậc Thánh nào đó.

Nơi đạo Phật, phương pháp để dễ dàng giác ngộ là “Tự mình là hòn đảo của
chính mình” giữa bể khổ trầm luân, hay “Tự mình thắp đuốc lên mà đi” giữa nẻo
vô minh tăm tối. Vì vậy, bổn phận của người tu chính là chấm dứt sự tìm kiếm
bên ngoài, mà là thấy rỏ được “Bản Tâm Thanh Tịnh” hay “Tánh Biết Trong
Sáng” từ chân lý Duyên khởi mà nên. Đức Phật dạy các hành giả nên trở về
quán sát Duyên khởi tính nơi Thân, Thọ, Tâm, Pháp của chính mình trong thực
hành thiền Tuệ. Đó chính là tuệ tri. Thật ra, người giác ngộ chính là người thấy
ra bản chất đích thực của đời sống, không nên có thái độ nhị nguyên chấp thủ,
cũng không quá hướng ngoại kiếm tìm ảo ảnh cho bản ngã hay tư tưởng vọng
cầu. Cho nên trong kinh Pháp Cú (câu 154) đức Phật dạy rằng: “Ta đi lang
thang trong vòng luân hồi qua bao kiếp sống, tìm mãi mà chưa gặp kẻ làm nhà.
Nay ta đã gặp ngươi rồi, ngươi đừng hòng cất nhà thêm được nữa, những đòn
tay, những cột kèo, những rui mè... của ngươi đã bị mục rã cả rồi...” Kẻ làm nhà
đây chính là tham lam ái dục, độc đầu tiên trong ba độc. Nhà là chiếc thân do
ngũ uẩn chung hợp. Cột kèo... là những phiền não nhiễm ô. Mục rã rồi tức Ðức
Phật đã chinh phục, đã vượt lên trên, đã đứng ngoài sự chi phối của chúng. Nói
rõ hơn là đã thành tựu tuệ giác siêu việt. Không còn bị nghiệp lực đẩy đưa, mà
chỉ còn có nguyện lực độ sinh. Cho nên đức Phật tuyên bố: “Vô lượng sinh tử, ư
kim tận hỷ”: Vì chưa tìm ra nguyên nhân, nên trải qua vô số kiếp ta phải chịu
sinh tử luân hồi. Nay đã thấy rõ nguyên nhân và nhất là đã có phương pháp diệt
trừ, thì sinh tử luân hồi không còn chi phối ta được nữa. Như vậy vào thời điểm
ấy chỉ mới duy nhất có mình Ngài thấy rõ nguyên nhân Sinh- Lão- Bệnh- Diệt,

Ý nghĩa "Thiên thượng thiên hạ, Duy ngã độc tôn"
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/y-nghia-thien-thuong-thien-ha-duy-nga-doc-ton.html



cũng là lẽ đương nhiên.

Như chúng ta đã biết, ngã của thân tứ đại ngũ uẩn này là vô thường sinh diệt,
không có nghĩa lý gì, cho nên giáo lý nói là vô ngã. Vô ngã chính là vô cái ngã tứ
đại ngũ uẩn, nhưng Pháp thân là thể bất sinh bất diệt, nó trên hết. Vì vậy Phật
nói “Duy ngã độc tôn”. Trong kinh Kim cang có bài kệ “Nhược dĩ sắc kiến ngã, dĩ
âm thanh cầu ngã, thị nhân hành tà đạo, bất năng kiến Như Lai”, tức là nếu
dùng sắc thấy Ta, dùng âm thanh cầu Ta, người đó hành đạo tà, không thể thấy
Như Lai. Như vậy chữ Ngã này chỉ cho ngã gì? Chính là “Ngã” của Pháp thân
nên không thể dùng sắc tướng, âm thanh mà cầu. Nếu ai dùng sắc tướng âm
thanh mà cầu Pháp thân, đó là tà. Vì vậy chúng ta biết cuộc đời đức Phật Thích
Ca Mâu Ni là bản trường ca bất tận về Bi tâm độ sinh của Tam Thế Chư Phật! Từ
bậc Nhất Sinh Bổ Xứ Bồ Tát, Ngài rời Nội Viện Cung Trời Đâu Suất giáng sinh nơi
cõi Ta Bà đầy uế trược này. Ngài cũng chịu bao nỗi đau khổ, gian lao trong kiếp
sống như mỗi người chúng ta. Vì hết thảy chúng ta mà tìm đường Giác Ngộ. Để
giúp chúng ta hội nhập tri kiến Phật, vĩnh viễn thoát khỏi sinh tử luân hồi. Trái
lại, khi một người phàm ra đời thì gọi là “đầu thai”. Ðầu thai có nghĩa là bị
nghiệp báo hoặc thiện hay ác bắt buộc phải luân hồi để chịu quả báo lành hay
dữ. Còn giáng sinh hay thị hiện thì không hàm cái nghĩa bị nghiệp nhân câu
thúc; Mà do nơi lòng từ bi, muốn lợi ích cho chúng sinh, nên tự nguyện ứng thân
xuất hiện ra đời trong một thời gian để cứu độ chúng sinh; Xong rồi thì thâu
thần tịch diệt, tự tại vô ngại ra ngoài sống chết.

Cho nên đức Phật đã thắng cả ngoại cảnh lẫn nội tâm, đã thắng được cả giặc
Ma Vương lẫn giặc Dục Vọng. Ðức Phật thật xứng đáng với danh hiệu Ðại Hùng,
Ðại Lực. Ngài không phải vì quyền lợi riêng mình mà chiến đấu. Ngài chiến đấu
vì tình thương. Mà tình thương ở đây cũng không phải chỉ nằm trong phạm vi
hẹp hòi của gia đình: Thương cha mẹ, vợ con, bạn bè. Mà Tình thương ở đây
chính là tình thương của tất cả chúng sinh. Tình thương ấy nó rộng sâu như trời
bể, thiết tha như tình mẹ thương con. Ðức Phật thật xứng đáng với danh hiệu
Ðại Từ, Ðại Bi. Chính tình thương ấy, mà Ngài đã hoan hỷ lìa bỏ ngôi báu cung
vàng điện ngọc, vợ đẹp con ngoan, đàn hay múa đẹp, lìa mùi ngon vị lạ để sống
một cuộc đời kham khổ, đạm bạc, thiếu thốn, giữa rừng thiêng nước độc. Và
một khi đã rời bỏ những thứ mà người đời cho là quý báu nói trên, Ngài không
một phút giây nào hối tiếc, để quay về hưởng thụ lại. Bằng cớ là Ma Vương đã
sai con gái mình giả làm nàng Da Du đến kêu gọi van xin Ngài trở về cung,
nhưng Ngài không có một chút động tâm thối chuyển nào. Ngài xứng đáng với
danh hiệu là Ðại Hỷ, Ðại Xả. Cho nên ngày nay, mỗi khi xưng tán danh hiệu đức
Phật, chúng ta không thể không suy ngẫm đến ý nghĩa sâu sắc mà người đời từ
xưa đến nay đã tôn xưng Ngài là: “Ðại Hùng, Ðại Lực, Ðại Từ, Ðại Bi, Ðại Hỷ, Ðại
Xả.” Sau khi giác ngộ, Ngài không vội vào Niết bàn, mà nghĩ ngay đến sứ mạng

Ý nghĩa "Thiên thượng thiên hạ, Duy ngã độc tôn"
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/y-nghia-thien-thuong-thien-ha-duy-nga-doc-ton.html



của Ngài là: “Thay thế chư phật đời trước, tiếp tục chuyển mê khai ngộ cho tất
cả mọi người”. Sứ mạng ấy Ngài biết trước thật không dễ dàng. Nhưng vì Ðạo
của Ngài quá cao thâm huyền diệu, còn chúng sinh thì căn cơ không đều, muôn
kiếp đã lặn hụp trong si mê lầm lạc, khó có thể nhận hiểu được giáo lý ý nghĩa
cao thâm của Ngài.

Vì vậy khi chúng ta học hỏi đời Ngài, không nên có quan niệm học cho biết để
thỏa mãn tánh hiếu kỳ. Mà chúng ta cần phải tìm hiểu ý nghĩa thâm thúy đời
sống của đức Phật mỗi hành động, mỗi cử chỉ, mỗi lời nói, cho đến mỗi im lặng
của Ngài đều là những bài học quý báu ấy, để đem áp dụng cho đời sống của
chúng ta. Làm được như thế mới khỏi phụ ý nguyện lớn lao của đức Phật khi
giáng sinh xuống cõi Ta-Bà này, đúng với câu:“Thiên thượng, thiên hạ, duy ngã
độc tôn, nhất thiết chúng sinh, giai hữu Phật tính” là pháp ngữ bất diệt từ kim
khẩu của Đức Thế Tôn trong giờ phút thiêng liêng của ngày khánh đản. Chúng
ta là những người con Phật, cần hiểu đúng ý nghĩa của lời pháp ngữ này, và đón
nhận lấy gia tài quý giá mà đấng cha lành đã gửi trao cho chúng ta tu học để
không phụ thâm tình chỉ mê khai ngộ của Đức Như Lai!

Vì vậy sự kiện đức Phật đản sinh là để xóa tan cái tối tăm của vô minh, hướng
dẫn con người thoát khỏi khổ đau. Con người muốn được hòa bình, hạnh phúc
an lạc thì trước hết phải học những cách thức dẫn đến dập tắt sân hận, tham
lam và si mê, vì đó là gốc rễ của năng lực tội lỗi. Giáo lý của đức Phật giúp cho
xã hội có thể tiến bộ về văn hóa, văn minh, cho con người sống trong hòa bình
và hòa hợp, soi sáng cho nhân loại vượt qua một thế giới tối tăm, hận thù và
đau khổ, tiến tới một thế giới ánh sáng, tràn đầy tình yêu thương và hạnh phúc.

Thượng toạ Thích Thiện Hạnh Phó Viện Trưởng Phân Viện NCPHVN tại
Hà Nội

Ý nghĩa "Thiên thượng thiên hạ, Duy ngã độc tôn"
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/y-nghia-thien-thuong-thien-ha-duy-nga-doc-ton.html


