
Ý nghĩa việc quán thân trong bài Kinh Đại Niệm
Xứ - Mahàsatipatthàna Sutta

ISSN: 2734-9195   21:11 09/03/2023

Tác giả: Thích Nữ Thiên Vân Học viên Ths Khóa V tại Học viện PGVN tại
Tp.HCM

A. DẪN NHẬP

Mỗi chúng sinh có mặt trên cuộc đời đều nhận biết nhau thông qua hình dáng,
sắc vóc hay còn gọi là sắc thân, sắc tướng. Phật giáo cho rằng, con người được
cấu thành bởi hai yếu tố là danh và sắc (nàma-rùpa), hay cách gọi thông
thường là thân và tâm. Khác với tâm, phần thân của mỗi người chính là sự hiện
hữu bên ngoài và có thể nhận biết bằng mắt thường. Thân luôn phát triển song
song theo vòng đời dài hay ngắn, do vậy nó trở nên gần gũi và quen thuộc, từ
đó thân đã trở thành đối tượng của sự chấp trước, tham đắm của hầu hết chúng
sinh.

Cũng vậy, hơi thở của chúng ta luôn hiện hữu và có thể nhận biết được thông
qua cảm giác của thân. Thân trở thành cánh cửa tiếp xúc với hơi thở, giúp
chúng ta cảm nhận được sự biến đổi, sinh diệt của từng hơi thở, cũng như cảm
nhận từng phản ứng của thân. Trong bốn phương pháp quán của thiền Tứ niệm
xứ gồm: quán thân, quán thọ, quán tâm và quán pháp, có thể xem việc quán
thân là hình thức thô bên ngoài. Tuy nhiên đó cũng chính là cở sở đầu tiên làm
nền tảng cho các pháp quán sâu hơn. Dù thiền chỉ hay thiền quán thì việc quán
sát thân là đề mục căn bản và cần thiết cho việc tu tập.

Ngoài ra, thông qua việc quán thân có thể nhận thấy được sự sinh diệt của các
pháp qua từng hơi thở dài ngắn, vào ra, vv…giúp chúng ta nhận biết rõ về thân
thể mình, từ đó không còn tham ái, chấp thủ và tiến xa hơn trong việc thực hiện
các pháp quán khác trong bốn phương pháp thiền Tứ niệm xứ.

B. Nội dung

Ý nghĩa việc quán thân trong bài Kinh Đại Niệm Xứ - Mahàsatipatthàna Sutta
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/y-nghia-viec-quan-than-trong-bai-kinh-dai-niem-xu-mahasatipatthana-sutta.html



I. Giải thích thuật ngữ

1. Tứ niệm xứ là gì?

Tứ niệm xứ là phương pháp thiền của Phật giáo dựa trên bốn pháp quán:

1- Kāyānupassanā-satipaṭṭhāna (Thân quán niệm xứ), 2- Vedanānupassanā-
satipaṭṭhāna (Thọ quán niệm xứ) 3- Cittānupassanā-satipaṭṭhāna (Tâm quán
niệm xứ), 4- Dhammānupassanā-satipaṭṭhāna (Pháp quán niệm xứ).

Tứ Niệm Xứ (cattàro–satipatthàna), tức là đề cập đến bốn chỗ (xứ) để an trú
niệm tức là thân, thọ, tâm và pháp. Phương pháp này đề cập đến mười sáu đề
tài về thân, bốn đề tài về thọ, bốn đề tài về tâm, và bốn đề tài về pháp. Người
hành thiền vừa thở vô, vừa thở ra, vừa suy tư quán tưởng trên 16 đề tài liên hệ
đến hơi thở.[1]

Pháp môn này được áp dụng tu tập cho cả thiền định và thiền tuệ, gồm chỉ
(samatha) và quán (vipasana). Khi hành giả dùng tầm tứ cột tâm trên hơi thở vô
hơi thở ra, như vậy là chỉ, như vậy là định. Khi lấy trí tuệ quán sát 16 đề tài được
lựa chọn, như vậy là quán, như vậy là tuệ.

Trong Phật Học Khái Lược định nghĩa Tứ niệm xứ rằng:

“Phạn ngữ là Catvàri smrty-upathànàni, Pàli là Cattàro sati-patthànàni, còn gọi
là Tứ niệm trú, Tứ chỉ niệm, Tứ ý chỉ, Thân thọ tâm pháp. Tứ niệm xứ là bốn chỗ
để trú tâm, là khoa đầu tiên trong bảy khoa của 37 phẩm trợ đạo, là bốn
phương pháp tập trung tâm niệm; đề phòng, ngăn ngừa không cho tạp niệm
sinh khởi len lỏi vào trong tâm thức nhằm để đạt chân lý.”[2] Ngoài ra, Tứ niệm
xứ còn được định nghĩa như sau:

Bốn niệm xứ hay còn gọi là Tứ niệm xứ (P: satipaṭṭhāna Sanskrit:
catuḥsmṛtyupasthāna), là bốn đối tượng được nhớ đến, hay bốn phép quán
tưởng, gồm có:

1. Quán thân bất tịnh (Thân niệm xứ): Quán thân bao gồm sự tỉnh giác trong hơi
thở, thở ra, thở vào, cũng như tỉnh giác trong bốn sự vận động cơ bản của thân
là đi, đứng, nằm, ngồi. Tỉnh giác trong mọi hoạt động của thân thể, quán sát
các phần thân thể, các yếu tố tạo thành thân cũng như quán tử thi.

2. Quán thọ thị khổ (Thọ niệm xứ): Quán thọ là nhận biết rõ những cảm giác,
cảm xúc phét khỏi trong tâm, biết chúng là dễ chịu, khó chịu hay trung tính,
nhận biết chúng là thế gian hay xuất thế gian, biết tính vô thường của chúng.

Ý nghĩa việc quán thân trong bài Kinh Đại Niệm Xứ - Mahàsatipatthàna Sutta
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/y-nghia-viec-quan-than-trong-bai-kinh-dai-niem-xu-mahasatipatthana-sutta.html



3. Quán tâm vô thường (Tâm niệm xứ): Quán tâm là chú ý đến các tâm pháp (ý
nghĩ) đang hiện hành, biết nó là tham hay không có tham, sân hay không có
sân, hoặc si hay không có si.

4. Quán pháp vô ngã (Pháp niệm xứ): Quán pháp là biết rõ mọi pháp đều phụ
thuộc lẫn nhau, đều vô ngã, biết rõ Năm chướng ngại có hiện hành hay không,
biết rõ con người chỉ là Năm uẩn đang tụ họp, biết rõ gốc hiện hành của các
pháp và hiểu rõ Bốn chân lý (Tứ diệu đế).[3]

Tap Chi Nghien Cuu Phat Hoc Quan Bat Tinh

2. Quán thân là gì?

Quán Thân bao gồm sự tỉnh giác trong hơi thở, thở ra, thở vào (P. ānāpānasati),
cũng như tỉnh giác trong các động thái cơ bản của thân như đi, đứng, nằm,
ngồi. Tỉnh giác trong mọi hoạt động của thân thể, quán sát 32 phần thân thể
(32 thể trược), quán sát yếu tố tạo thành thân (tứ đại: đất, nước, gió, lửa) hay
thông qua đề mục quán tử thi. Trong Đại Trí Độ Luận có giải thích rằng:

“Khi đi biết là mình đi, khi đứng biết là mình đứng, khi ngồi biết là mình ngồi,
khi thân hành động như thế nào cũng biết mình đang hành động như vậy cả…
khi đến, khi nhìn ngó, khi co duỗi chân tay, khi cúi đầu, khi ngưỡng đầu, khi mặc
áo Tăng Già Lê, khi cầm bát, khi ăn uống, khi nói năng,…, dẫn đến khi nhập
thiền, khi xuất thiền cũng đều như vậy cả…nhất tâm niệm hơi thở ra vào, thở ra
biết mình thở ra, thở vào biết mình thở vào, thở dài biết mình thở dài, thở ngắn
biết mình thở ngắn…quán thân do tứ đại hòa hợp tạo thành… quán thân có
móng chân,móng tay, da mỏng, da dày, xương, tủy, tim, gan, tỳ, vị, ruột non,
ruột già, máu huyết, phân, nước tiểu, …, lại quán tất cả những thứ này được các
gân kết liền lại với nhau thành một khối. Lại nữa, Bồ Tát quán thân người chết,
sau vài ngày, sẽ phình trướng, hôi thối mà tự nghĩ rằng thân mình rồi đây cũng
sẽ như vậy.”[4]

Như vậy, Niệm thân (thân niệm xứ) là sự chú niệm, quán sát, áp sát vào những
hiện tượng của thân, ở nơi thân, thuộc về thân thông qua sáu cách quán sau
đây:

1. Quán hơi thở ra vào (Ānāpānasati) 2. Quán bốn oai nghi (Catuiriyāpatha) 3.
Quán các hoạt động của thân, tất cả sự (sabbakicca) 4. Quán 32 thể trược
(Dvattimsākārapatikūla) 5. Quán tứ đại (Catudhātu) 6. Quán 10 tướng tử thi
(Asubha – bất tịnh)[5]

II. Mục đích của việc thực hành quán thân

Ý nghĩa việc quán thân trong bài Kinh Đại Niệm Xứ - Mahàsatipatthàna Sutta
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/y-nghia-viec-quan-than-trong-bai-kinh-dai-niem-xu-mahasatipatthana-sutta.html



1. Không còn chấp thủ

Đức Phật dạy rằng, chúng sinh vì không biết Tứ Đế, không hiểu rõ Mười hai
nhân duyên nên luôn bị cuốn theo dòng luân hồi sinh tử. Kỳ thực lằn ranh giữa
sự giải thoát và vòng xoáy luân hồi chỉ ngăn cách bằng một sợi chỉ của sự chấp
thủ, tham ái.

Trong kinh Đại Bát Niết Bàn nói rằng:

“Có bốn thứ điên đảo tương quan mật thiết trong sinh hoạt của chúng sinh. Bốn
thứ điên đảo này, hàng phàm phu thường mắc phải, bọn ngoại đạo thì không
sao biết được.

1. Không khổ khởi tưởng cho là khổ. 2. Vô thường khởi tưởng thường. Thường
tưởng là vô thường. 3. Vô ngã khởi tưởng ngã. Ngã tưởng là vô ngã. 4. Bất tịnh
khởi tưởng tịnh. Tịnh tưởng là bất tịnh.”[6]

Ngoài ra thế gian thường có Bốn điên đảo tưởng. Đó là:

+ Bất tịnh mà tưởng là tịnh. + Khổ mà tưởng là vui. + Vô thường mà tưởng là
thường. + Vô ngã mà tưởng là ngã.[7]

Chính vì chấp vào bốn tưởng điên đảo ấy mà chúng sinh phải chịu đau khổ và
trôi lăn trong các nẻo đường sinh tử. Do vậy, một hành giả tu tập muốn được
giải thoát cần phải phá được bốn tưởng điên đảo ấy. Phương pháp rốt ráo và
hiệu quả nhất chính là thực hành và tu tập Tứ Niệm Xứ. Khởi đầu của pháp quán
này chính là bằng các pháp quán nội thân bất tịnh, ngoại thân bất tịnh, nội
ngoại thân bất tịnh. Quán trong thân có 36 thứ bất tịnh, quán thân có 9 lỗ
thường xuyên thải các thứ bất tịnh ra ngoài.

“Bốn bánh xe, chín cửa,[8] Đầy uế, hệ lụy tham, Chìm đắm trong bùn nhơ, Ôi,
thưa bậc Đại Hùng, Sinh thú người như vậy, Tương lai sẽ thế nào?

(Thế Tôn):

Cắt hỷ và buộc ràng, Dục tham và tà ác, Ái căn được đoạn tận, Sinh thú sẽ như
vậy.”[9]

Đức Phật dạy, hành giả nếu thực hành việc quán thân một cách rốt ráo sẽ
không con chấp thủ, từ đó đoạn trừ được dục tham, tà ác,…sẽ được sinh vào
cảnh giới an vui.

Phàm phu vô trí lại tưởng thân này là có thật, là thanh sạch và trường tồn nên
mải miết chạy theo những sự ham thích của các giác quan bên ngoài nhằm

Ý nghĩa việc quán thân trong bài Kinh Đại Niệm Xứ - Mahàsatipatthàna Sutta
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/y-nghia-viec-quan-than-trong-bai-kinh-dai-niem-xu-mahasatipatthana-sutta.html



thỏa mãn sự đòi hỏi của thân. Nhờ thực hành pháp quán thân này mà người tu
hành biết rõ thân là bất tịnh từ đó tỏ ngộ sự vô thường, khổ, vô ngã của thân và
của các pháp thế gian. Đồng thời, thông qua việc quán thân, hành giả thấy
được duyên khởi, nhận biết rằng sắc thân này chính là một tổ hợp gồm nhiều
yếu tố hợp thành từ đó sẽ không còn chấp thủ vào thân hay bất cứ thứ gì trên
đời.

2. Nhận biết thân là ngôi nhà của sự tham ái

Chúng sinh muốn giải thoát phải quán tưởng thân và tâm một cách rốt ráo bởi
tất cả chúng sinh đều được cấu thành bởi hai yếu tố này. Như vậy, đối với một
hành giả tu tập, việc trước tiên là phải nhận ra thân chúng ta là gì, cấu tạo như
thế nào và tâm chúng ta diễn biến ra sao.[10] Thật vậy, tất cả chúng sinh hằng
ngày sống với thân thể này, ngày ngày trau chuốt, nuôi dưỡng, tô vẽ cho thân
được khỏe mạnh, xinh đẹp tuy nhiên chúng ta không thật hiểu về chính thân
thể của mình.

Phật dạy rằng thân con người bất tịnh, tuy nhiên vì không hiểu rõ về thân nên
chúng sinh thường trau chuốt, vun đắp cho thân thể này từ đó sinh ra chấp
chước thân này là của ta, là thường còn. Chúng sinh cũng từ đó sinh tâm vướng
mắc, buồn phiền, khổ đau khi thân luôn biến đổi, hoại diệt theo thời gian hay
bệnh tật, đau ốm. Chính vì vậy trong kinh Tiểu Bộ đức Phật đã phản tỉnh chúng
sinh rằng:

“Không bao lâu thân này, Sẽ nằm dài trên đất, Bị vất bỏ, vô thức, Như khúc cây
vô dụng.”[11]

Đức Phật đã chỉ rõ rằng, thân con người chỉ là hữu hạn, theo luật vô thường sẽ
dần biến đổi, khi năm uẩn tan rã thì sắc thân này cũng sẽ “như khúc cây vô
dụng” không thể sử dụng được nữa. Chính vì vô minh, cho rằng thân này là thật
có cho nên chúng sinh thường sinh tâm mê đắm, yêu thích, làm nhiều việc bất
thiện để vun bồi cho cái thân vốn chỉ là một sự giả hợp của bốn yếu tố: đất,
nước, gió, lửa, là sự kết hợp của năm căn: mắt, tai, mũi, lưỡi, thân.

Trong Tăng Chi bộ kinh, đức Phật cũng nói rằng chúng sinh thường “Ưa thích
công việc, ưa thích nói chuyện, ưa thích ngủ nghỉ, ưa thích hội chúng, không
phòng các căn, không tiết độ trong ăn uống. Nếu hành giả tu tập muốn đoạn
tận sáu pháp này thì cần trú quán thân trên thân.”[12]

Có thể thấy đa số những ưa thích của chúng sinh cũng đều xoay quanh việc
phục vụ cho thân, chỉ vì không quán sát được thực tướng của thân nên chúng ta
phục tùng theo những mong muốn của thân như thích ăn ngon, thích mặc đẹp,

Ý nghĩa việc quán thân trong bài Kinh Đại Niệm Xứ - Mahàsatipatthàna Sutta
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/y-nghia-viec-quan-than-trong-bai-kinh-dai-niem-xu-mahasatipatthana-sutta.html



thích ngủ nghỉ. Chính vì vậy, trong Kinh Trường Bộ, đức Phật dạy chúng ta cần
phải biết quán sát thân:

“Tỷ-kheo thở vô dài, tuệ tri: "Tôi thở vô dài"; hay thở ra dài, tuệ tri: "Tôi thở ra
dài"; hay thở vô ngắn, tuệ tri: "Tôi thở vô ngắn"; hay thở ra ngắn, tuệ tri: "Tôi
thở ra ngắn"……Tỷ-kheo đi, tuệ tri: "Tôi đi"; hay đứng, tuệ tri: "Tôi đứng"; hay
ngồi, tuệ tri: "Tôi ngồi"; hay nằm, tuệ tri: "Tôi nằm". Thân thể được sử dụng như
thế nào, vị ấy biết thân như thế ấy….Vị ấy sống quán thân trên nội thân; hay vị
ấy sống quán thân trên ngoại thân; hay vị ấy sống quán thân trên nội thân,
ngoại thân….Này các Tỷ-kheo, như vậy Tỷ-kheo sống quán thân trên thân.”[13]

Một khi có sự chính niệm, thấy biết như thật mọi hành động hay từng động
niệm của thân, hành giả sẽ thấy biết như thật rằng thân này cũng chỉ là một
chuỗi những nhân duyên do nhiều yếu tố cấu tạo thành. Mọi cảm giác như nóng
lạnh, mệt mỏi, đau đớn của thân cũng vô thường, thay đổi. Thấy được như vậy
nên chúng ta sẽ không còn chấp chặt vào thân, không còn dính mắc và sinh
tâm yêu thích nó nữa. Có chăng cũng chỉ là nhằm duy trì sự sống của mỗi người
bằng cách nuôi dưỡng thân một cách vừa đủ và chừng mực.

3. Là cánh cửa đầu tiên để bước vào Tứ niệm xứ quán

Đức Phật đã nói trong rằng: “Này các Tỷ-kheo, đây là con đường độc nhất, đưa
đến thanh tịnh cho chúng sinh, vượt khỏi sầu bi, diệt trừ khổ ưu, thành tựu
chính lý chứng ngộ Niết bàn. Đó là Bốn niệm xứ.”[14]

Tứ niệm xứ là phương pháp tu tập rốt ráo nhất mang đến lợi ích tu tập rốt ráo
nhất cho mọi hành giả. Do vậy, quán thân là một trong bốn cánh cửa mà ai
hành trì theo phương pháp này đều phải thực hành qua mới có thể tiến sâu vào
các “xứ” khác để đạt đến sự thanh tịnh viên mãn.

Trong một lần khác, đức Phật cũng có dạy các Tỳ kheo rằng những người nào
mới xuất gia thì cần phải được khích lệ (samàdapetabbà) và nhất là cần phải
được hướng dẫn để được an trú bằng việc tu tập bốn niệm xứ. Đầu tiên vị ấy
“trú, quán thân trên thân, nhiệt tâm, tỉnh giác, chuyên chú, với tâm thanh tịnh,
định tĩnh, nhất tâm, để có chính trí như thật đối với thân.”[15] Đức Phật dạy các
Tỳ kheo trước khi thực hành thiền thì cần tìm một nơi yên tĩnh như khu rừng,
gốc cây, ngôi nhà trống…và ngồi ở tư thế kiết già, lưng thẳng và an trú chính
niệm trước mặt. Từ đó vị ấy an trú, chính niệm, tỉnh giác và quan sát hơi thở vô,
hơi thở ra. “Thở vô dài, vị ấy tuệ tri: "Tôi thở vô dài";…"An tịnh thân hành, tôi sẽ
thở vô", vị ấy tập; "An tịnh thân hành, tôi sẽ thở ra", vị ấy tập.”[16] Thông qua
việc quan sát hơi thở và chính niệm tỉnh giác cảm giác toàn thân, dần dần hành

Ý nghĩa việc quán thân trong bài Kinh Đại Niệm Xứ - Mahàsatipatthàna Sutta
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/y-nghia-viec-quan-than-trong-bai-kinh-dai-niem-xu-mahasatipatthana-sutta.html



giả sẽ tiến đến sự định tâm tỉnh giác mà trong đó quán thân chính là cánh cửa
đầu tiên hành giả phải tu tập. Bởi vì khi chưa có sự an tịnh hoặc sự thấy biết về
thân thì hành giả chưa thể tiến sâu hơn vào các đề mục khác.

III. Lợi ích của việc tu tập quán thân đối với việc tu
tập

1. Thấy rõ được danh-sắc (thân tâm)

Một hành giả tu tập muốn đạt đến sự giải thoát rốt ráo và chứng được Niết-bàn,
đức Phật dạy, vị ấy cần phải biết phải biết chăm lo bổn phận của sa môn. Trong
Mi Tiên có nói rằng:

“Các công việc thường xuyên như quán thân là bất tịnh, quán thân chỉ là đất,
nước, lửa, gió; hoặc thực hành chỉ tịnh, quán minh v.v... mỗi mỗi, vị tỳ khưu
phải làm cho tốt, làm cho thiện xảo... để thoát khỏi sinh, già, bệnh, chết, thóat
khỏi sầu, bi, ưu, não v.v... Đúng như tôn giả Xá-lợi-phất đã thuyết: "Các thầy
phải thường xuyên quán tưởng thân để thấy rõ sự thật về thân. Khi thấy rõ sự
thật về thân rồi thì các thầy sẽ diệt tận mọi nỗi khổ đau trên trần thế."[17] Vì
không thấy rõ thật tướng của thân chính là một sự kết hợp hoàn hảo của nhiều
yếu tố, thân chỉ là một sự lắp ráp tạm bợ và không chắc thật nên chúng sinh
thường tham đắm, chấp trước vào thân. Vì vậy, chỉ có pháp tu Tứ niệm xứ, trước
nhất là pháp quán thân là phương pháp hữu hiệu và duy nhất giúp chúng sinh
tự quán xét và thấy được bản chất thật của thân là vô thường, hoại diệt và vô
ngã.

Trong rất nhiều bài thuyết giảng, đức Phật đã nói về sự vô thường của thân
nhằm giúp chúng sinh thoát khỏi sự trói buộc của thân. Kinh Tiểu Bộ có nói
rằng:

“Thành này làm bằng xương, Quét tô bằng máu thịt, Ở đây già và chết, Mạn,
lừa đảo chất chứa.

Hay đức Phật dạy rằng, thân vốn chỉ là một ổ bất tịnh đầy bệnh tật và hôi thối,
do vậy hành giả cần phải biết quán sát thân, lấy thân làm mục tiêu quán sát để
từ đó thấy được sự vô thường của thân và cả tâm. Từ đó hành giả có sự tu tập
và rèn luyện để đạt đến trạng thái nhất tâm, định tỉnh. Đức Phật cũng một lần
nữa khẳng định rằng:

“Như vậy quán thân này, Ngày đêm không mệt mỏi, Với trí tuệ của con, Do vậy
hãy thoát ly, Với trí tuệ của con, Thoát khỏi kiêu sắc đẹp, Và người si nhìn thấy,

Ý nghĩa việc quán thân trong bài Kinh Đại Niệm Xứ - Mahàsatipatthàna Sutta
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/y-nghia-viec-quan-than-trong-bai-kinh-dai-niem-xu-mahasatipatthana-sutta.html



Với cái nhìn như thật.”[18]

2. Làm tăng trưởng các thiện pháp

Có thể thấy, cuộc đời đức Phật Thích Ca đã gắn liền với việc thiền tập, ở mỗi
móc xích quan trọng của cuộc đời Ngài đều có sự tư duy, quán xét thông qua
việc tĩnh tâm, quán sát. Cuối cùng Ngài thành Phật cũng thông qua phương
pháp thiền Tứ niệm xứ.

Trong kinh Tăng Chi Bộ, đức Phật có dạy:

“Tỷ-kheo thiện xảo khi đi vào, thiện xảo khi đi ra, thiện xảo khi đến gần, khởi
lên ý muốn đạt được những thiện pháp chưa đạt được, phòng hộ các thiện pháp
đã được chứng đắc, có cố gắng để kiên trì tiếp tục. Thành tựu sáu pháp này,
này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo có thể chứng đắc thiện pháp chưa chứng đắc, hay có
thể tăng trưởng thiện pháp đã được chứng đắc.”[19]

Thiện xảo khi đi vào, thiện xảo khi đi ra…chính là việc chính niệm trên thân, là
bước đầu tiên để một hành giả có thể tiến thêm những bước tiếp theo ở các giai
đoạn thiền. Đức Phật dạy, một Tỷ-kheo muốn thâu nhận được thiện pháp chưa
được thâu nhận, và tăng trưởng thiện pháp đã được thâu nhận thì cần phải có
nhiệt tâm, chăm chú và định tướng vào buổi sáng, buổi trưa và vào buổi
chiều.[20] Nghĩa là vị Tỳ kheo đệ tử Phật phải luôn an trú, chính niệm nơi thân,
nơi tâm mọi lúc mọi nơi, có như vậy các thiện pháp mới tăng trưởng.

Hơn thế nữa, đức Phật cũng dạy thêm rằng:

“Vị ấy sống tùy quán sinh diệt trong năm thù uẩn: “Đây là sắc, đây là sắc tập
khởi, đây là sắc chấm dứt; Đây là thọ, đây là thọ tập khởi, đây là thọ chấm dứt;
đây là tưởng… đây là hành… đây là thức, đây là thức tập khởi, đây là thức chấm
dứt”. Này các Tỷ-kheo, đây là nhân thứ tám, duyên thứ tám, khiến căn bản
Phạm hạnh chưa chứng khéo thành tựu chính kiến. Đây là pháp… thuần
nhất.”[21] Giống như việc bước vào một ngôi nhà thì đầu tiên chúng ta phải
bước qua cánh cửa. Cũng vậy, một hành giả muốn tu tập tiến xa hơn trên lộ
trình tu tập thiền định thì việc đầu tiên chính là không vướng mắc vào thân.
Chính vì có thân nên chúng ta thường hay chấp vào ngã và ngã sở, sinh tâm
yêu thích, luyến ái, chấp thủ vào thân, vào sư hiện hữu của thân. Nếu trong
chuỗi mười hai nhân duyên thì “Ái” hay “thủ” (theo quan điểm hai trường phái
Bắc Tông và Nam tông) chính là nguyên nhân quan trọng của tiến trình duyên
khởi. Vì vậy, thấy thật tướng của thân thông qua việc quán thân cũng chính là
mắc xích quan trọng đầu tiên để tiến vào cánh cửa Niết bàn.

Ý nghĩa việc quán thân trong bài Kinh Đại Niệm Xứ - Mahàsatipatthàna Sutta
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/y-nghia-viec-quan-than-trong-bai-kinh-dai-niem-xu-mahasatipatthana-sutta.html



“Ở đây, này Tỷ-kheo, Ông hãy trú, quán thân trên nội thân, nhiệt tâm, tỉnh giác,
chính niệm, nhiếp phục tham ưu ở đời. Hay Ông hãy trú, quán thân trên ngoại
thân, nhiệt tâm, tỉnh giác, chính niệm, nhiếp phục tham ưu ở đời. Hay Ông hãy
trú, quán thân trên nội ngoại thân, nhiệt tâm, tỉnh giác, chính niệm, nhiếp phục
tham ưu ở đời….”[22]

3. Hướng đến quả vị giải thoát

Một hành giả cần phải rốt ráo quán sát thân trên thân với tâm chuyên chú sẽ
đưa đến kết quả giải thoát.

“Với tâm không phóng dật, Như lý, quán thân ấy, Tánh như thật thân này, Ðược
thấy trong và ngoài. Ta nhàm chán thân thể, Nội tâm được ly tham, Không
phóng dật ly hệ, Ta an bình tịch tịnh.”[23]

Khi đã thấy được thân chỉ là một sự kết hợp của năm uẩn, hành giả sẽ khởi sinh
tâm nhàm chán, không còn vướn mắt vào thân, không còn chấp thủ nên diệt
được tham ái và sẽ đạt đến sự giải thoát. Trong Kinh Tương Ưng, đức Phật có
dạy rằng:

“Bậc Thánh đệ tử nhàm chán đối với sắc... đối với thọ... đối với tưởng... đối với
các hành... nhàm chán đối với thức. Do nhàm chán, vị ấy ly tham. Do ly tham, vị
ấy giải thoát”.[24]

Trong sự giải thoát, trí khởi lên: “Ta đã được giải thoát”. Vị ấy biết rõ: “Sinh đã
tận, Phạm hạnh đã thành, những việc nên làm đã làm, không còn trở lui trạng
thái này nữa.

C. KẾT LUẬN

Trong Phật giáo có nhiều phương pháp tu tập khác nhau nhưng chung quy tất
cả đều vì mục đích được an tịnh thân, tâm, thấy rõ được danh-sắc, giúp chúng
sinh thấy rõ sự vô thường, khổ, vô ngã của vạn pháp. Tứ Niệm Xứ quán là
phương pháp tu tập rốt ráo nhất được đức Phật nhiều lần tuyên bố trong các bài
thuyết giảng vì lợi ích to lớn đó là mang lại sự an lạc và kết quả rốt ráo là chứng
được quả vị Niết bàn.

Quán thân là pháp quán đầu tiên trong phương pháp thiền Tứ niệm xứ, nó giúp
hành giả nhận ra sự thật của thân thể chỉ là một sự giả hợp, chấp nối không bền
vững và thân chỉ là một khối vật chất, là một khối của ngũ uẩn kết hợp thành.
Bằng việc quán thân, hành giả thông qua hơi thở ra vào và sự chính niệm, tỉnh
giác trên thân sẽ thấy được sự sinh khởi, vô thường, vô ngã của các pháp. Từ

Ý nghĩa việc quán thân trong bài Kinh Đại Niệm Xứ - Mahàsatipatthàna Sutta
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/y-nghia-viec-quan-than-trong-bai-kinh-dai-niem-xu-mahasatipatthana-sutta.html



đó, hành giả không còn chấp trước vào thân, sinh tâm nhàm chán, từ bỏ tham
đắm để tiếp tục tiến xa hơn vào việc tu tập các pháp quán khác trong Tứ niệm
xứ như quán thọ trên các cảm thọ, quán tâm trên tâm và quán pháp trên các
pháp.

Tóm lại, quán thân chính là cánh cửa đầu tiên, mở đề cho việc tu tập thiền Tứ
niệm xứ quán. Cho dù là phương pháp thiền chỉ hay thiền quán cũng cần trải
qua giai đoạn quán thân này. Do vậy, hành giả cần phải tu tập rốt ráo để hiểu
rõ chính thân của mình, từ đó có những sự tư duy, quán sát một cách đúng đắn
về thân theo lời Phật dạy. Quán thân là bước đệm đầu tiên không thể thiếu trên
lộ trình tu đạo giải thoát của mỗi hành giả Phật giáo. Bởi Tứ Niệm xứ là phương
pháp thiền chỉ có trong Phật giáo và đã được đức Phật Thích Ca tự mình chứng
nghiệm.

Tác giả: Thích Nữ Thiên Vân Học viên Ths Khóa V tại Học viện PGVN tại
Tp.HCM ***

D. TÀI LIỆU THAM KHẢO

[1] Thích Nữ Trí Liên (2019), Tứ niệm xứ- con đường giác ngộ theo kinh điển
Nikaya, https://phatgiao.org.vn/tu-niem-xu--con-duong-giac-ngo-theo-kinh-dien-
nikaya-d34833.html, truy cập 07/05/2019. [2] Tỷ-kheo Thích Quang Nhuận
(2004), Phật học khái lược 1, 21. Đạo Đế, Tôn Giáo, Hà Nội. [3] Đoàn Trung Còn-
Nguyễn Minh Tiến dịch và chú giải (2011), Kinh Duy-Ma-Cật, Quyển Trung - Văn-
Thù Thăm Bệnh, Tôn Giáo, Hà Nội. [4] Tỳ Kheo Ni: Thích Nữ Diệu Không, Luận
Đại Trí Độ Tập III, Quyển 48. Phẩm thứ mười chín - Quảng Thừa (Thừa Rộng Lớn.
[5] Lê Minh Trường (2022), Tứ niệm xứ (Cattāra - satipaṭṭhāna) là gì? Nội dung
thân, thọ, tâm và pháp trong tứ niệm xứ, https://luatminhkhue.vn/tu-niem-xu-
catt%C4%81ra-satipa%E1%B9%AD%E1%B9%ADh%C4%81na-la-gi-noi-dung-
than-tho-tam-va-phap-trong-tu-niem-xu.aspx, truy cập 30/10/2022 [6] Biên
dịch: Pháp Sư Từ Thông, Hiệu: Như Huyễn Thiền Sư (2013), Đại Bát Niết Bàn
Kinh Tập 1, Phẩm Thứ Mười Một: Tứ Đảo, Tôn Giáo, Hà Nội. [7] Tỳ Kheo Ni: Thích
Nữ Diệu Không, Luận Đại Trí Độ Tập II, Quyển 31 Phẩm thứ nhất Tiếp theo -
Thập Bát Không (Mười tám không). [8] Chín cửa: 2 mắt, 2 tai, 2 mũi, 1 miệng,
chỗ đại tiện, tiểu tiện. [9] Nguyên Bản: Pāli - Việt Dịch: Hòa Thượng: Thích Minh
Châu (2013), Kinh Tương Ưng Bộ 2013 - Tập I, III. Phẩm Kiếm, Tôn Giáo, Hà Nội.
[10] Hòa thượng Thích Trí Quảng (2008), Phật Giáo Nhập Thế Và Phát Triển
(Quyển I), Quán tú niệm xứ, Tôn Giáo, Hà Nội. [11] Hòa thượng Thích Minh Châu
dịch (1999), Kinh Tiểu Bộ 1, Pháp Cú, Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam, TP.
Hồ Chí Minh. [12] Hòa Thượng Thích Minh Châu (2015), Kinh Tăng Chi Bộ 2015 -
Tập II, XII. Phẩm Các Kinh Không Nhiếp Trong Phẩm, Tôn Giáo, Hà Nội. [13] Hòa
thượng Thích Minh Châu dịch (1991), Kinh Trường Bộ 2, 22. Kinh Đại Niệm Xứ,

Ý nghĩa việc quán thân trong bài Kinh Đại Niệm Xứ - Mahàsatipatthàna Sutta
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/y-nghia-viec-quan-than-trong-bai-kinh-dai-niem-xu-mahasatipatthana-sutta.html



Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam, TP. Hồ Chí Minh. [14] Hòa thượng Thích
Minh Châu dịch (1991), Kinh Trường Bộ 2, 22. Kinh Đại Niệm Xứ, Viện Nghiên
Cứu Phật Học Việt Nam, TP. Hồ Chí Minh. [15] Hòa thượng Thích Minh Châu dịch
(1991), Kinh Tương Ưng 5 Đại Phẩm, Chương III Tương Ưng Niệm Xứ I. Phẩm
Ambapàli, Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam, TP. Hồ Chí Minh. [16] Hòa
thượng Thích Minh Châu dịch (1991), Kinh Trường Bộ 2, 22. Kinh Đại Niệm Xứ,
Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam, TP. Hồ Chí Minh. [17] Hòa thượng: Giới
Nghiêm (2010), Mi Tiên Vấn Đáp, 196. Về người làm công, Văn Học - Hà Nội.
[18] Hòa thượng - Thích Minh Châu (2015), Kinh Tiểu Bộ - Tập II, Phẩm V: Tập
Năm Kệ, Tôn Giáo, Hà Nội. [19] Hòa thượng Thích Minh Châu dịch (2005), Kinh
Tăng Chi Bộ 3, Chương VI Sáu Pháp VIII. Phẩm A La Hán, Tôn Giáo, Hà Nội,
Trang 244. [20] Hòa thượng Thích Minh Châu dịch (1996), Kinh Tăng Chi Bộ 1,
Chương III Ba Pháp II. Phẩm Người Đóng Xe, Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt
Nam, TP. Hồ Chí Minh, Trang 207. [21] Hòa thượng Thích Minh Châu dịch
(2005), Kinh Tăng Chi Bộ 3, Chương VIII Tám Pháp I. Phẩm Từ, Tôn Giáo, Hà Nội.
[22] Hòa thượng Thích Minh Châu dịch (1991), Kinh Tương Ưng 5 Đại Phẩm,
Chương III Tương Ưng Niệm Xứ I. Phẩm Ambapàli, Viện Nghiên Cứu Phật Học
Việt Nam, TP. Hồ Chí Minh. [23] Hòa thượng - Thích Minh Châu (2015), Kinh Tiểu
Bộ 2015 - Tập II, Phẩm V: Tập Năm Kệ, Tôn Giáo, Hà Nội. [24] Hòa thượng Thích
Minh Châu dịch (1991), Kinh Tương Ưng 3 Thiên Uẩn, Chương I Tương Ưng Uẩn
B. Năm Mươi Kinh Ở Giữa III. Phẩm Những Gì Được Ăn, Viện Nghiên Cứu Phật
Học Việt Nam, TP. Hồ Chí Minh.

Ý nghĩa việc quán thân trong bài Kinh Đại Niệm Xứ - Mahàsatipatthàna Sutta
https://beta.tapchinghiencuuphathoc.vn/y-nghia-viec-quan-than-trong-bai-kinh-dai-niem-xu-mahasatipatthana-sutta.html


